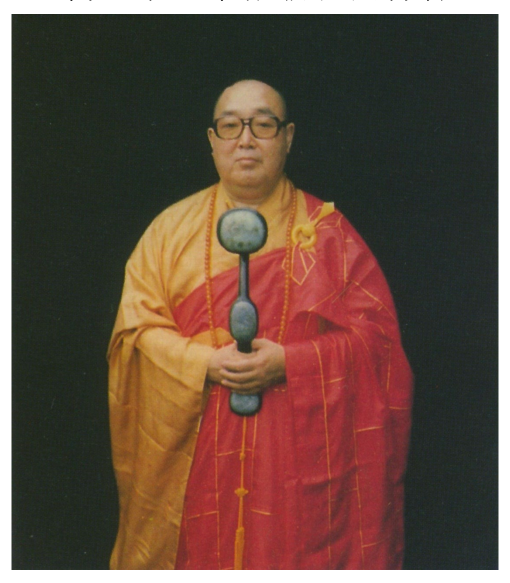
顯明大師法集

大台四教儀要釋

#### 代五十四第觀教台天持傳



相法師大法念明顯

## 自字

師撰 觀總持,說默蓄於二六時中。至於稍盡棉力,護國衛教等事,樂觀長老著 正法,為傳持天臺教觀第四十五代。余受觀宗法乳,得佛隴眞傳,生平以教 畢業後,擔任輔講 和尚座下受具足戒。遂至寧波觀宗講寺親近寶靜法師 爾濱極樂寺佛學養成所,民國二十年,時年十五歲 『中國佛教近代史論集 中國佛教會出版 教運注定我的命運 、主講 『高山 。並於香港弘法精舍輔講任內,蒙寶公傳授天臺宗 仰止 法侶評傳,稱 ,生來孤苦, ,予以披露,當之有愧 與佛有緣。 『白山黑水一奇僧』 , 於營口 ,於觀宗寺弘法研究社 十二歲出家 一楞嚴寺 暨廣嚴法 禪定老

院教席, 流通 教授佛學 彌陀經、盂蘭盆經等講記,大乘起信論義疏 要釋、始終心要略釋、楞伽經要解、勝鬘經要解、四十二章經要解 分講錄及開示等 藏佛學院 來到臺灣, 藉報四恩 暨妙清佛學院導師 、東山佛學書院 現仍任臺北華嚴專宗學院、中國內學院、能仁佛學院、福嚴佛學 先後於汐止慈航佛學院、 。非屬著作 ,由學員筆記,彙編十一種 、法光寺佛學研習會 、主講。其間所講課業及在各大專院校佛學社部 <del>岂</del>圖傳聞 ,願求不違心、 中壢佛學院、南光女眾佛學院 、八識規矩頌講記等,商予付印 ,計教觀綱宗講記、天臺四教儀 、中華佛學院 不違生、不違佛耳 、菩提佛學院等

明觀宗講寺臺北別院顯明念法識 民國六十八年三月二十日

## 天台四教儀要釋

中國內學院菩提能仁中華妙清佛學院顯明講於中國佛教會大專佛學講座高麗沙門諦觀錄

#### 前言

並為建定慧院於螺谿 於會稽學律,後至天臺山佛隴國清寺研習止觀,宋太宗雍熙四年壽六十九歲 據云,天臺國清寺義寂法師(天臺山螺溪傳教院義寂,字常照,溫州永嘉人 王錢瓘國師 韶國師。(德韶,處州龍泉人,姓陳,法眼宗法嗣,入天臺建寺院,為吳越 禪師)集,有『同除四住此處為齊,若伏無明三藏則劣』句,不曉。問於德 史兵殘,暨武宗教難,大教東流。唐末吳越錢忠懿王(弘俶)閱永嘉(玄覺 說止觀十乘,而有玄義、文句、止觀,由章安結集廣本為三大部。唐時遭安 南嶽慧思,再傳陳隋智顗,聖祖靈山親承,大蘇妙悟,依法華開本迹十妙, 依大智度論三智一心中具,更讀中論悟因緣生法卽空假中,而修一心三觀授 自迦葉十三傳,有十四祖龍樹菩薩,著智度、中觀二論,北齊慧文讀之,初 『此智者妙玄中文,大師所說教典,會昌籍沒,多流東海。』王遣使高麗求 一家章疏,高麗國君勑僧諦觀報聘,以天臺教部歸還,王命悉付於寂法師 。以智者為初祖,序列天臺十二祖。)善宏教法,必解此語。寂法師曰: 佛陀一代時教,頓漸權實之部,偏圓半滿之談,旨在開示悟入佛之知見 ,往新羅繕寫天臺教典入藏,傳法弟子百餘人,永明壽為上首。 ,進號淨光大師 ,大教至是重興矣!

更為詳盡 今依句段講解,至於依文分科,可參照蒙潤大師之天臺四教儀集註科文

## 天臺四教儀

括蒼、雁蕩二山相接,上應天臺星宿 天臺:山名,在浙江省臨海縣北, 依佛教釋 ,天者心也,有自在 上臺虛精星、 西北與四明、金華二山相接,西南 光潔、神用等義。智顗大師緣著天臺 中臺六淳星、下臺曲生 與

此土以避名為敬,故名。

等是釋義之綱目 義攝兩重 :按時教圖 ,非化儀無以判,非化法無以釋。荊溪云:頓等是判教之大綱 , 以 如來藏心為體,起教次第結歸三諦, 以圓相示之,

菩薩但得不變,未得隨緣,故名一分。於不變中雙辨二空,曰滿 眾生不識如來藏立四教 教:具不變隨緣二義 之周名隨順 乘通教:般若深密經等三乘共學。 海東・元曉立四教(三乘別教:四諦緣起經等,二乘未明法空是別相教 四乘教(羊車譬聲聞 論等雙破空有,為非有非空)。東土梁·光宅寺法雲法師,依法華火宅喻立 ,故名一分。隨緣中只說我空,未說法空,名半分教。眞一分滿教:初心 西域有龍樹四教(阿含為有,大品般若為空,深密等經為亦有亦空 0 一乘滿教:如華嚴經等) ,顯如來藏)。異上各種四教,故曰天臺四教 ,鹿車譬緣覺,牛車譬菩薩,白牛車喻大乘菩薩 (迷真異執教:凡外妄執。真一分半教:只隨緣未不 一乘分教:梵網經等不與二乘共 。唐賢首弟子慧苑, 因寶性論有四種 。眞具分滿 ,未顯法 0 。 三 , 中

儀:有解為兼化儀四教,其實卽諦師略錄大部文心判釋儀式

## 高麗沙門諦觀錄

性錄,有四句料簡 修戒定慧 朝,旋服旋叛,數易其主,第二次大戰後建立大韓民國。 (吉林)人朱蒙據其地,日句麗,以高為姓 ,是沙門是釋子 高麗 ,息滅貪瞋痴。又為釋子通稱 ,周初箕子封地,漢初燕人衛滿亡命於此 是沙門非釋子 (兩土僧侶), (出家外道) 非沙門非釋子 0 依孤 。中經晉隋唐五代宋遼金明清等 山智圓法師明無情有佛性之顯 ,是釋子非沙門 ,自立為朝鮮。漢末扶餘 (兩土俗 沙 門 : 翻勤息 (在家釋 勤

出家皆名為釋 皆捨本姓 :剎帝利 出家以釋為姓, 同稱釋子 婆羅門 始於晉道安,後增一阿含有 ·河 : 吠舍, 東殑伽 首陀羅 河、 0 南信度河 彌薩塞律  $\neg$ 四河 西縛芻河  $\neg$ 7入海同 汝等比丘雜姓出家 北徙多河 三鹹 味 四姓

大部 南北諸師宗途異計 亡後 諦觀 錄出四教儀 書篋中放 :取三諦三觀義 光 卷, 啟視之 後孤 為大藏綱宗 山智圓法師僅刊行其上卷 ,觀師至越 , 始行於世 , , 臺家心髓 禀學義寂法師 。其上卷明一 , 八無知者, 家判教之義 下卷文義浩漫 , 探索隋智者大師 在天臺山螺溪 下卷破斥 故未流 所說

## 天臺智者大師

乘論云 矣。 大士 妙悟 方便 入定, 義 意趣 佛說別義法意趣 三依 誦法華經 六歲就湘州果願寺法緒出家, 宜稱智者』 為臺宗初祖 **了義不依** 河南潢川縣 。智顗二字應含戒定慧 ,十地等覺為四依 如來 轉變秘密 天臺宗祖述龍樹 親見靈山 師日夜自勵, 八至十地為四依。 如先讚布施後進無漏 , 而開本迹十妙 所發功德為初陀羅尼,非汝莫證,非我莫識 (四依者 一切所 不了義 ,至藥王本事品 0 師曰: 佛說平等法意趣 )大蘇山 智者,為晉王 行四依:糞掃衣 說秘密道理, 一會,儼然未散,求證於思大師。 ,如云供養恆河沙佛,不如誦持四句偈 。說四依:佛說法有四意四秘,可以解決一切之說 人四依:別教地前為初依 無間昏曉, 『大王紆遵聖禁 。法四依:依法不依人, 說止觀十乘。為四依中之初依 , 師 曰 : 智顗為四祖 圓教五品六根為初依 。大師,字德安,俗姓陳,湖北荊州華容縣人,十 , 『是眞精進,是名眞法,供養如來』 0 (楊廣) 於前陳文帝天嘉元年時, 據阿毘達摩雜集論曰:如來說法之秘密有四 。二、佛說別時法意趣,如云念佛生西 如教研心,切柏為香,捲簾近月 、令入秘密 『昔日靈山 常乞食、 ,若判釋一代時教而創組教觀大備者 授菩薩戒時讚譽德號, ,可名總持』。顗者,靜也,謹慎莊重 樹下坐 , ,同聽法華,宿緣所追, 依義不依語 一至五地為二依,六至七地為 ,十住為二依,十行十向為三 師日: 相秘密 0 腐爛藥 (圓五品六根清淨位 親近慧思大師 所謂靈山宿聞,大蘇 。四、佛說順眾生心 『此為法華三昧前 , 依智不依識 『吾師傳佛法燈 對治秘密 。身心豁然 。經廿七日 。據攝大 今復來 · = • 於光州 , 則

天臺為大師棲身入寂之所 , 初夢山 頂有僧招手 夜宿定光草庵 感

#### 顯明大師法集

淨名時 修禪寺 示住 名。智者大師 煬帝賜『國清寺』 (佛隴為天臺山西南隅峯名。天臺山中有三寺,頂曰福林 ,是夜別峯華頂,大風拔木,魑魅千羣,遂安心空寂,望德而消, ,具名景德國清寺,隋文帝開皇十八年為智顗所創建,初名天臺寺 ,袁子雄見梵僧數十,手擎香爐從空而禮。大師宏經螺水, 匾額,唐宋元明清皆勑重修。)示寂石城,緣著天臺,故 腰日國清 駐錫佛隴 師講

- 前陳廢帝光大元年,西元五百六十七年,至陳都金陵,時年三十歲 0
- (\_\_) 前陳宣帝太建元年,西元五百六十九年, 講法華經、大智度論、次第禪門等,帝勑停朝一日,羣臣聽 居金陵瓦官寺,前後八年
- $(\equiv)$ 前陳太建七年,秋九月,西元五百七十五年,始入天臺山居佛隴峯
- (四) 幸寺聽講,儲后以下請授菩薩戒,西元五百八十九年陳亡於隋 寺,後移光宅寺,講釋論及仁王般若等經於太極殿,宣帝之子叔寶仍 前陳太建九年二月,西元五百七十七年,宣帝恭請入金陵,勑建靈超 往廬山小住
- (五) 隋開皇十一年, 時,遣使奉迎 日設千僧齋於總管府金城殿,授菩薩戒 , 師日 西元五百九十一年,楊廣 , 『我與晉王有宿緣』 (晉王)鎮守建康 , 直赴之, 在十一月廿三 (金陵
- $(\overrightarrow{7})$ 隋開皇十二年 當陽縣玉泉山立精舍,隋文帝勑額『一音寺』,重改為『玉泉寺 ,西元五百九十二年十二月, 為報父母生地恩,至荊 娳
- (七) 之文句六卷。 經之疏一卷。光明玄 隋開皇十三年夏四月**,** 之文句二卷。 年夏四月又說摩訶止觀,晉王入朝,師亦辭歸天臺。智者大師復說五 稱觀音經。 小部(均為灌頂所記 觀音玄 (法華經卷七・觀音菩薩普門品第二十五 ,宋知禮大師均為作記 ):觀經疏 西元五百九十三年,在玉泉寺說法華玄義, 觀世音經之玄義二卷。觀音疏 金光明經之玄義二卷。光明疏 밆 別行 觀無量壽 觀世音經 金光明經
- (/)隋開皇十七年冬十月 至天臺之西山石城寺 有疾, 西元五百九十七年, 智朗問位 師 應晉王請  $\Box$ ,  $\neg$ 不領徒必得六根清 隨使者出

#### 顯明大師法集

淨位 日未時示寂,壽六十歲 化他損己 ,只五品觀行位 , 諸師友觀音來迎』 一 月 廿 兀

- (九) **隋開皇十八年,西元五百九十八年,** 帝詔司馬王弘 依師 建國清寺
- (+)隋開皇二十年,西元六百年,晉王楊廣下令禁毀佛教

之詞,師者、教人以道之稱, 出現於世,故名。是則唯佛乃稱三界大師 名大師。又能化導無量羣生,證苦、集、  $\neg$ 東土小釋迦』 大師:顯揚論云, ,故名大師 『經言大師者,能善教誡聲聞弟子,應作不應作事 古者解行可軌名大師 0 滅、道, 請觀音疏鈔云: 故名。又能摧滅邪穢外道 』智者為當時模範,又 『大者、褒美

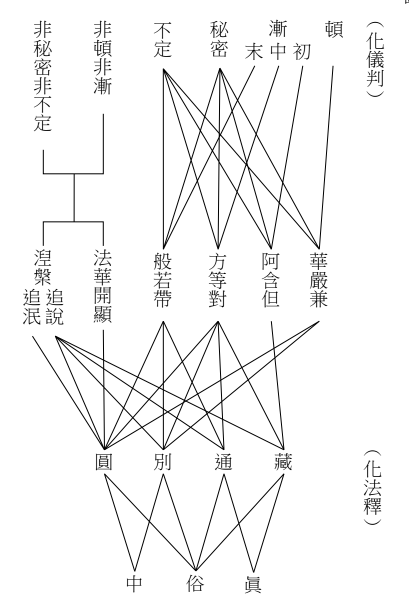
## 天臺教觀傳承:

為三十 句 澄印鑑、 年五月三日, 松眞覺、無盡傳燈 主性具哲學。山外以慈光晤恩為首,以真心為觀境,離妄立眞,不許事造三 竦、常照義寂、惟遠義通、四明法智(由湛然八傳至宋四明山延慶寺知禮為 興道道邃 至湛然九祖起中 講說三部典成) 山家山外二派:山家為四明正傳,以妄心為觀境,卽妄顯眞,說事造三千, 、素蓮心珠、道來宗乘、宏海一輔、 、宋知禮揚性惡、明智旭融性相。傳之者,蒼輝受晟、警修靈銘 、佛光法照、子庭師訓、東溟慧曰、無礙普智、天竺林慧 七世,宋太宗賜法智大師,再興臺學。趙宋時,為性具性起思想之諍,分 ,近性起思想。)、南屏梵臻、從諫慈辦、車谿擇卿、宜翁可觀、元實宗 解法華經文。止觀,示一心觀行, 天竺龍樹、北齊慧文、南嶽慧思、天臺智顗 一世,住靈峯,作鬮禱於佛,示弘天臺,旭師生於明神宗萬曆二十七 迹端定融 (日本傳教大師之師) 寂於清順治十一年正月廿一日,壽五十七歲。) 、縉雲智威、東陽慧威、左溪玄朗、荊溪湛然(由智顗六傳 唐,作玄義釋籤,文句記 教觀總持遞傳四十三世民國嫡裔諱古虛 靈峯正旭(由知禮十四傳至明清正旭又名智旭,字藕益 、至行廣修 教觀大備 智德乘勳、禪遠頓永 ,止觀輔行,次第釋三大部。)、 、正定物外、妙說元琇、高論清 0 (玄義,說一宗之教相。文 )、章安灌頂(筆受天臺 字諦閑 東禪月亭、百 觀竺觀義、 。唐湛然闡性 、履源嶽

等名為有、中道圓融、清淨普徧、感通應常、果慧大用、實相永芳。 承續佛隴眞傳,闡教方盛。天臺教觀自龍樹、慧文、慧思、智顗下傳廿六世 定古今、念起寂然、修性朗照、如是智德、體本玄妙、因緣生法、理事即空 至高明寺百松真覺大師,演六十四字:真傳正受、靈嶽心宗、一乘頓觀、印 四十四代觀宗講寺住持諱今德,字寶靜,其嗣法門人顯明念法,報法乳恩,

# 以五時八教,判釋東流一代聖教,罄無不盡

教 圖 : 等十人來 ) 。 ⑶漢明帝時 ( 遣蔡愔請摩騰、法蘭來 ) 立頓等四教判之,創藏等四教釋之,罄盡其旨。五時八教下文詳釋,先釋時 廣流東土,智者大師契符佛意,致覩靈山一會未散, 佛教傳入中國 (1) 周穆王時(西方有化人來) 故能準法華 (信解品) 。由是佛陀五十年說法 (2)秦始皇時(室利房



## 言五時者: 華嚴時 (收華嚴、 梵網等經 並以梵網為結經)

五時有別有通,依教部結集次第為別五時 華嚴經云: 『菩提道場始成

樹,凡說大乘,結為摩訶衍。依教相, 論云:『初從波羅奈,終至般泥洹,凡說小乘法,結為三法藏,從成道至雙 別五時,無以見如來說法次第,非通五時,無以見教法融通。 皆成佛道』,後於般若會再問退不退義,是為五時相通所據。集註云: 主,後入滅,其弟子均提持三衣至,佛問五分法身滅否?答云不滅 迦留陀夷於法華中面得授記 分不滅,終是小乘中意,豈非三藏至後也。須菩提於法華中聞說『舉手低頭 『成道已來四十餘年 『夫五味半滿 1王經云:『 法華經云: ,論別 ,別有齊限,論通,通於初後。 如來成道二十九年,已為我說摩訶般若  $\neg$ 即脫瓔珞更著麤弊。 』湼槃經云:『臨滅度時 ,後入聚落被害,作結戒緣起 則前後無定時。 大集經云: 0 』是為五時次第所據 』教觀引玄義云: 0 舍利弗為法華請 0 如來成道始十六 』如妙玄引釋 法華經云: ,雖云五 非

之總名 的施設 日三七日。 前後不定之通五時言一也。按荊溪意,華嚴約理曰法界, 有耳不聞圓 法輪度五比丘 追捉將來,窮子驚喚, 諸人侍衛, 是法,破法不信故。』 方便品云: 萬行因華莊嚴果德 妙覺五十二位修因的順序,例如善財參訪 譬如從牛出乳。』華嚴云: 華嚴時 ,在坐如聾若啞,前八會無二乘, 一真法界,全體大用,是佛陀現圓滿報身盧舍那佛隨自意而說,非二乘 ,圓融是理的無礙 萬法之歸趣 出內財產 頓教 『我始坐道場,時卽自思惟,若但讚佛乘,眾生沒在苦,不能信 喻也。為單三複三具足一的七種立題中, ,從經立時 始有二乘僧寶,而華嚴時則云: · \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ : (文句)言,所詮無外名法界。宗鏡言: ,從第二會至第七會,說有十信十住十行十廻向十地等覺 0 , 法華信解品云: 注記券疏,窮子見父,……馳走而去,……即勑使者 迷悶僻地。 ,具足應云大方廣佛華嚴經 依舊譯 。故以化法兼別明圓釋之,約化儀名頓教。湼槃云 『至九會,二乘始預會。 『譬如日出,先照須彌山等諸大高山 ,善財南詢言 』一化之始, 至九會方預會。依別五時 『爾時長者處此獅子座,眷屬圍繞 龍女成佛 , 不離寂場 時味居初 『二乘在坐有眼不見舍那身 。大方廣,法也 以人法喻為名 。清涼說:行布是教相 足證係約華嚴、阿含 約處日寂場,約時 『法界者, , 故 曰 一 新譯 言不離遮 0 。華嚴經 』法華 卽 意謂以 ,

那座前 都大徧空寺,組譯經院,譯成華文。 省),藏有較完整華嚴梵本四萬五千偈,邀實叉難陀於天后證聖元年,在東 唐譯本,有八十卷,三十九品 日照來華時,攜有第八會梵本 東晉義熙十四年,於揚州謝司空寺譯成華文,在入法界品有兩處脫文。 晉支法領法師赴印求得三萬六千偈。由智嚴法師邀請佛陀跋陀羅來長安, 利弗祇園故 正覺,二七日說十地等,以經初言,婆伽婆成道未久,三七日說九會 0 據菩提流支,約不壞前後相言。初七日說前五會, 華嚴經晉譯本,有六十卷,三十四品 ,七處九會,係武后聞于闐國(漢西域今新疆 ,經賢首大師要求,將中梵對照補進云才完整 ,七處八會,其梵本由東 以經首言, 始成 印度 有舍

另四十卷華嚴 只詳說入法界品一品文, 為唐般若與清涼共譯 澄觀造

疏十卷。 晉譯六十卷華嚴, 三十四品 七處八會:

| 八會       | 七會              | 六會              | 五會             | 四會             | 三 會 -      | 一會         | 會          | (會)   |
|----------|-----------------|-----------------|----------------|----------------|------------|------------|------------|-------|
| — 入法界品一品 | — 離世間 品一品       | ——十地品以下十一品(十定品併 | —升兜率天宮寶殿品以下二品… | —升夜摩天宮自在品以下四品… | —升須彌頂品以下六品 | —如來名號品以下六品 | —世間淨眼品以下二品 | ( 品 ) |
|          | 普光明殿(在摩竭諦國菩提道場側 | — <del>-</del>  |                |                |            | 普光法堂       |            | (處)   |

|      | <del></del> | 几 <i>/</i><br>會 1 |
|------|-------------|-------------------|
| 普光明殿 | 離世間品一品      | 會                 |
| 普光明殿 | ——十定品以下十一品  | 七<br>會            |
| 他化天  | ——十地品一品     | 六會                |
|      | ——升兜率天品以下三品 | <u>力</u> 會        |
| 夜摩天  | ——升夜摩天品以下四品 | 四會                |
|      | ——升忉利天品以下六品 | 二會                |
| 普光明殿 | ——如來名號品以下六品 | 會                 |
|      | ——世主妙嚴品以下六品 | 會                 |
| (處)  |             | 會                 |

# 、鹿苑時(說四阿含,並以遺教為結經)

安汝意,遂以林為施鹿林 自從今日始,不食眾生肉。』 唯我當代。』波羅奈王具聞上情,深受感動曰:『我是人頭鹿,你是鹿頭人 轉請菩薩鹿王求援,鹿王曰: 適達多鹿羣有懷孕母鹿,須當就死,請准於產子後再輪輸,未得其主應允, 國王同意,兩羣鹿順序各日輸一鹿,所謂『王有割鮮之膳,我延旦夕之命』 來昔與提婆達多俱為鹿王,各率五百頭鹿,為波羅奈王遊獵殺傷太多,徵得 第二時係從處立時,鹿苑,為佛陀昔生垂化之地,大論及西域記謂:如 以理而為人,不以形為人,我以無畏施,亦可 『我若不理,枉殺其子,若非次差,後次何遣

又曰仙人墮處,以五百仙人,空中聞音樂生染,失神足墮此處

卷)明人天因果。中 五時教:初人天教,說提胃經。二有相教 (二十二卷)破外道,而通說無常,知苦斷集,證滅修道。齊朝隱士劉虬立 為如來隨他意語,所謂脫珍著弊,寢頓施漸也,妙玄云:增一(五十一 阿含翻無比法,為小乘經之總名, (六十卷),明真寂深意。雜 四阿含為小乘經分類及經文之體裁立 , 說阿含經 (五十卷)明諸禪定。長 。三無相教, 說般若經

攝 四、 波利二商 五戒之始) 0 同歸教說法華經。五常住教,說湼槃經。妙玄云: 是約教破古 向樹神乞福 以鹿苑前無僧寶,約法收經, ,神曰佛在河邊可先奉食,二人獻佛蜜麪,佛授三歸 提胃義當三藏所攝 『奈苑之前,不預小 ( 提 胃

諸房舍。 之,云當相雇,除諸糞穢,倍與汝價,窮子聞之,歡喜隨來,為除糞穢,淨 如來智輪 三乘,但為教菩薩。 我亦隨順行,以方便力故,為五比丘說 出九部修多羅。法華方便品云:『復作如是念,我出濁惡世, 『長者知子愚癡狹劣,卽以方便,更遣餘人,眇目矬陋,無威德者,汝可語 教觀云:但說三藏教,約化儀名漸初。譬如從乳出酪。 』華嚴云: ,次照聲聞緣覺。 』意謂寢頓施漸,由一實乘分三權乘。法華信解品云: 『但以山地有高下 楞伽云:  $\neg$ ,為諸眾生類,分別說三乘,雖復說 ,故照有先後。 日出光照等,下中上眾生。 又云: 約時則日照幽谷 如諸佛所說 『次照黑山 ,

五比丘頌(法華玄義釋籤):

屬在父之親,陳如 頻鞞 (馬勝) (拘鄰、火器)、十力母之親,初轉法輪先度此 跋提(甘露飯王長子),幷俱利(斛飯王長子)

十二部經頌:

論議俱成十二名,廣如大論三十七。(去方廣、授記、無問自說,是小乘教 九部。又除因緣、 長行重頌幷授記 譬喻 , 孤起無問而自說,因緣譬喻及本事, 、論議,是大乘教九部 本生方廣未曾有

權乘菩薩說事六度行 苑對聲聞乘說苦集滅道之四諦 於大千,其輪本來常清淨。 法華化城喩品曰: 『三轉十二行法輪。 文句七曰: 『三轉者, 謂示勸證 ,有示勸證之三轉,對緣覺乘說十二因緣 L 維摩經佛國品曰: 0  $\neg$ 三轉法輪 佛於鹿野

- 示轉 此是苦逼迫性 0 此是集可斷性 0 此是滅可證性 此是道可修性
- 勸 轉 此是苦汝當知 0 此是集汝當斷 0 此是滅汝應證 此是道汝應修
- 證轉 此是苦我已知 不復更知 0 此 是集我已斷 不復更斷 此是滅

#### 顯明大師法集

我已證,不復更證。此是道我已修,不復更修。

邊 戒 怨憎會、求不得、五陰熾盛) 曰:苦下俱一切 四禪四空處 ,上界不行瞋 說苦,有三苦(苦苦 瞋、 、無想五那含) 癡 (十使) 、慢、疑,十使對三界四諦相乘組合八十八使見惑。俱舍頌 0 集滅各除三(身、邊、戒) ` 行苦 ,說集,有四住煩惱 ,三界二十五苦(四洲四惡趣 1、壞苦) ,八苦 (生、 (見思) ,道除於二見(身、 老、 , ,六欲幷梵天 病 身、邊、邪、見 死 、愛別離

因緣 道品 所謂 同名一苦道 之循環鈎鎖 四諦的演繹 無邊、無所有、非想非非想。上界禪境,仍不離三毒,不過有輕重之分耳, 離生喜樂地 』各九品共八十一品思惑。說滅,明滅有還無。說道 五鈍使 (無明、行 (四念處、 『六欲天上現五衰,三禪尚且有風災,饒君修到非非想,不如西方歸去 、定生喜樂地、離喜妙樂地、捨念清淨地。無色界、空無邊、識 0 ( 貪 四諦是十二因緣的歸納,包括有流轉與還滅二門,實為惑業苦  $\neg$ 四正勤 無明愛取三煩惱, 、識、名色、六入、觸、受、愛、取、有 、瞋、癡 、四如意足、五根、 ` 慢、疑)歷三界九地,(欲界五趣雜居地、色界 行有二支屬業道,從識至受並生死 五力、七覺支、八正道)。 , 生、老死 修戒定慧三十七 十 二 ) 是

弱 智慧為先導。先標示阿含時所含教義後再解釋 定多於慧,度六蔽時 事六度(布施、持戒、忍辱、精進、 (慳貪、毀犯、 瞋恚 禪定 ` ` 懈怠、 智慧) 散亂 ,事行較強 、愚癡 不能以 理觀尚

佛陀出家成道轉法輪頌:

十九踰城六苦行 , 五歲遊歷三十成 說法度生五十年 是則共當

率天下 三住胎 (大乘八相有住胎無降魔 佛 陀八相成道,經論所說存沒不同 二託胎 四出胎 三出生 五出家 , , , 小乘八相有降魔無住胎。 四出家 六成道, 七轉法輪 五降魔, 大乘起信論說 六成道 ,八入滅 0 四教儀說 轉法輪, 降兜率 八入湼槃 ,二入胎 從兜

### 並以瓔珞為結經) 方等時 ( 說維摩、思益 楞伽 • 楞嚴三昧、金光明、勝鬘等

再教滿字(方等典)。藏通銓眞名半字教,別圓銓中名滿字教。又藏通別屬 心相體信 斷見,為一無礙一解脫。九無礙九解脫斷思成二十數。)又云: 解品云: 大褒圓, 約法立時。四教幷談曰方,三根普被曰等,屬生酥調斥,所謂彈偏斥小,歎 ,名半字教,唯圓教實說,名滿字教。 說經旣多,處亦不一(如王舍城、舍衛國、靈鷲山 維摩示疾,禮座去華等,從九部出方等典,約化儀名漸中。法華信 『長者有智,漸令入出,經二十年,執作家事。 』湼槃有半字、滿字,長者子,力未堪,故先教半字(九部經) 、尼連河等處) 』(隱約八忍八智 『過是已後

維摩:具云維摩詰所說經。

思益:具云思益梵天所問經。

大夜叉王所居。 楞伽:翻不可往,喻自覺聖智境界不可思議,城在摩羅耶山頂,乃摩羅

宗嗣位,神龍元年五月廿三日開始 言正心行處,大佛頂首楞嚴經,翻 楞嚴三昧:是姚秦鳩摩羅什譯 ,楞嚴秦言健相分別,三昧翻調直定 切事究竟堅固,為唐時,則天罷朝,中 由般剌密諦所譯,此指首楞嚴三昧經 , 秦

金光明:金卽法身,光卽般若,明卽解脫,三德秘藏為佛遊處

匿王女,為踰闍國王妃 勝鬘等經:具云勝鬘獅子吼一乘大方便方廣經,勝鬘夫人即舍衛國波斯

## 部般若經) 四、般若時 (說摩訶般若、光讚般若、金剛般若、大品般若等諸

教修之而證真,則保果不前,藉方等彈斥使之心相體信,雖能迴小向大, 切法皆摩訶衍,轉教菩薩,但舊執未亡,欲淘汰其執情,必須空慧之水, 二乘小機於華嚴,如聾若啞,佛陀不動寂場而遊鹿苑,說諦緣度法,依 會

實理 知。 法華信解品云: 又云: 約化儀名漸後, 『猶處門外,止宿草庵 『爾時長者自知不久 約味言從生酥出熟酥 0 ,示其金銀真珠玻瓈 』教觀云:帶通別二權理, ,諸物出入皆使令 正說圓教

 $\mathcal{F}_{\mathbf{I}}$ 伽梵含六義。三、此方無不翻 生善不翻,如般若尊重,智慧輕薄,為人生善仍存般若 般若為五不翻之一 , 秘密不翻 ,如閻浮提樹 ,如陀羅尼咒。二、多含不翻 0 四、順古不翻 0 , 如阿耨菩提

#### 摩訶般若:

故大 唐玄裝始譯出六百卷大般若經 龍樹依大品光讚作大智度論百卷釋之。智者依論作疏二十卷,今在高麗未至 羅密經。大品般若四十卷,計摩訶般若三十卷,光讚般若十卷, 二空,我法俱三空,乃至智度論說十八空。為諸佛母故勝。具云摩訶般若波 ,含多種空義約多,維摩弟子品曰:諸法究竟無所有,是空義,有生法 般若有三,卽文字般若,觀照般若,實相般若。摩訶 , 翻大多勝, 同為羅什譯 非小

#### 光讚般若:

光中生蓮華,華上諸佛出現, 別譯,故摩訶光讚均大品也 晉竺法護譯 十卷 , 佛自舌根 稱讚此般若(文字般若) (實相般若) 放光照三千界 即大般若經第二會 (觀照般若)

#### 金剛般若:

菩薩空等,金剛般若有六譯名 玄裝譯。第六譯為唐義淨譯 元魏菩提流支譯。第三譯為陳眞諦譯。第四譯為隋達摩笈多譯。第五譯為唐 金剛般若波羅密經,佛在舍衛國為須菩提等初說境空, , 初譯為姚秦鳩摩羅什譯, 即今經。第二譯為 次示慧空, 後明

#### 大品般若:

為摩訶般若之異名 羅什譯摩詞般若經,有二十七卷本, 蓋摩訶卽大品重出 稱大品般若 十卷本稱小品般若

## 等諸般若經:

朔譯 小品 。新道行,支婁迦讖譯 等於小品 、大明度勝、天王、文殊問、金剛等七部 、放光 ` 仁王 0 、天王、文殊問般若等 放光,晉無羅叉譯 按般若十經有大品 均為羅什譯。道行 , ` 竺

## 五 結經),是為五時。亦名五味。 、法華湼槃時(法華時以普賢觀為結經, 湼槃時以像法決疑為

設教之始終,具發(塵點劫)如來本迹之廣遠,約化儀名會漸歸頓 以追說四教,追泯四教,約化儀亦名非頓非漸 頓非漸。又云:湼槃重為未入實者,廣談常住,又為末世根鈍重扶三權,是 教觀云:法華開三藏通別之權,唯顯圓教之實,深明(大通佛時 ,亦名非

隋譯名添品妙法華八卷。<br />
今流通者為秦譯本 法華有三譯: 一、晉譯名正法華十卷。二、 秦譯名妙法蓮華七卷。三、

味則從熟酥出醍醐 會親族付與家業,此實我子,我實其父等文。約時則日輪當午罄無側影 如之法。蓮華處污泥而不染,喻因果同時。法華信解品:長者臨命終時 妙者卽言語道斷心行處滅不可心思口議。法卽十界十如三千性相百界千

若 教 湼槃為第五時,遂以般若法華湼槃為三階 宋以後宏法者,以七階五時判一代時教,人天為二階,屬第一時,三乘別教 十二年般若談,法華湼槃共八年,華嚴最初三七日。又劉裕篡晉,南朝之劉 故非秘密 味與法華同。教觀云:而秘密不定二種化儀,徧於前之四時,唯法華是顯露 。二為末法鈍根起斷滅見,設三權扶一實,曰扶律談常教。湼槃經德王品 即三德秘藏 湼槃:具云摩訶般湼槃那,此云大滅度,大卽法身,滅卽解脫 ,以聲聞緣覺為二階,以般若思益維摩為第三時,法華為第四時 ,而決定,故非不定。據孤山五時說法頌云:阿含十二方等八,二 ,是開權 。大湼槃有二義:一為未熟者更說四教,具談常住 。聖行品追分別眾經,是施權。追者退也,泯者會也,時 , 度即般

教觀綱宗章安破斥文云: 『人言第二時十二年中說三乘別教 若爾 遇

法華前後何定也。』故法華玄義云:五味(乳、酪、生酥、熟酥、醍醐) 法華中,聞說舉手低頭皆得作佛,是以今 若不說則一般在後宜聞者,佛豈可不化,定無此理。 別,別有齊限,論通,通於初後 說空宗般若、維摩、思益 乃訖於聖滅 至六度不止十二年 十二年有宜聞四諦十二因緣六度豈可不說 ,卽是其事,何得言小乘悉十二年中也。 蓋一代中隨宜聞者即說耳 ,依何經文知三十年也。 大智度論云: ,若說 (般若會) 為四 ,則三乘不止在十二年中 問退義,若爾 人言第三時 經言,為聲聞說四諦 阿含五部律是為聲聞說 須菩提於 大品與

#### 言八教者: 頓、 漸 秘密、不定,藏 、 通 、 別 • 圓 ,是名八教

通後別圓 經律論三各含文理 思議力,同聽異聞 。教理智斷行位因果,滿足頓妙, 鹿苑破邪立正 集註云: ,故名通教。獨菩薩法,別前藏通,次第修證,別後圓教 『不從漸來直說於大,時部居初 ,方等引小向大,般若會 條然不同,名三藏教。三乘共行,鈍同三藏,利根菩薩 互不相知, 名秘密教 一切圓融,故名圓教 , 聞小證大, 切法皆摩訶衍 ,故名為頓 得益不同, , 中間三昧次第調 故名為漸,不 ,故名別 名不定教

解釋 是如來化物方法,係一家釋義之綱目,如判華嚴為頓教,以別圓解釋。判阿 又名隱實教(小教) 提胃為初轉時 頓漸之名他宗多用 後教,以通別圓解釋。判法華湼槃為非頓非漸非秘密非不定教,以開顯圓融 含為漸初教,以三藏解釋。判方等為漸中教,以藏通別圓解釋。判般若為漸 日初先照時 ,為日沒還照時,轉攝末歸本法輪,名開會教 有潛流後照 。至於秘密不定二教,於前四時同聽異解,彼此互知或互不相知均屬之 頓等四教為化儀, 妙智 ,為圓頓大根眾生轉根本法輪, 般若為後轉時 轉小乘法輪, 法華 ,如頓悟漸修等,又如唐之賢首判五時教 深密、 是如來化物儀式,係本宗判教大綱。 、湼槃攝末歸本 日昇轉照時 方廣為中轉時 ,轉大乘法輪 有會流. , 名直顯教 轉依本起末法輪 ,轉三乘法輪。名引攝教(始教 名融通教 無先照 (同教一 (別教一 乘) 但天臺所定化儀顯 (終、頓) 法華湼 ;,華嚴、 藏等四教為 ,名方便教 乘) 。華嚴依本起 梵網為

大乘 判方等為食時 出先照高 日西畜生食、 乘,始教名無相大乘, 與義殊,賢首三時五教於後轉時卽普照大地 。天臺約時判法華: Ш 日暮鬼神食,今當諸天食時。判阿含為日照幽谷 (辰時) 同圓教名會極大乘, ,毘羅三昧經說 則日輪當午, , 罄無側影 四食時:早起諸天食 別圓教名具德大乘,頓教名真性 ,轉大乘法輪;謂分教名法相大 0 判般若為禺中時 ,判華嚴為日 、日中佛食 (巳時 `

0

比丘 明二十五有苦諦 什所譯 修析空觀 曇為論藏 乘三藏教以諦緣度分屬三乘,教觀云: 悟滅則滅有還無 教日無生 凡愚則為榮枯四倒,在佛陀則為四德。 行苦有生異滅三相遷異,視集諦有貪瞋癡等分四心流動,修道則對治易奪 法華云: 『佛在世時無三藏之名,但有持修多羅比丘、持毘尼比丘、持摩多羅迦 』但釋籤云:三藏通大小。經律論涵義旣通大小,且法華與大論均羅 ,當不可拘泥文宣,況同一名詞,各乘解義不同,如云常樂我淨, ,證偏眞湼槃,其修證進度有七賢、四聖及辟支、菩薩、佛位 。』又云此教詮生滅四諦,詮思議生滅十二因緣,亦銓事六度行 ,別教日無量 『貪著小乘三藏學者。 ,四住集諦,偏眞滅諦,三十七品道諦,暨生滅實有二諦 ,緣覺以斷集(見思) , 圓教日無作 』大論常以三藏對衍教而辨大小乘 為初門,初心菩薩以道諦為初門 同名苦集滅道四諦,藏教曰生滅,通 而聲聞觀苦為初門 『四阿含為經藏,毘尼為律藏 致見苦苦、 阿毘 壞苦 0 0 又

戒經 佛制 法 傳未曾分教,優婆有五弟子各執一見,分律藏為五部 ,為論部之總名 ,二、薩婆多(十誦律) ,其戒相與五分律同) ,論通佛後,自迦葉、阿難、末田地、商那和修、 四阿含如前釋,經通五人共說(佛、菩薩、二乘、天仙、化人) , 五、 ,三、彌薩塞 婆粗富羅 (五分律 (律本未傳 優婆毱多,凡五師 兀 、曇無德 0 阿毘達磨譯日對 迦葉遺(解脫 (四分 ,律唯 相

諸天 抱) 化生之始為五歲兒 ,中有 (中陰) 三界有苦輪轉 執手笑視淫 (夜摩執手 , 唯化生, 乃至他化為十歲兒) 如俱舍頌曰:人傍生具四(胎 鬼通胎化二,六受欲交抱 ,化樂笑, 他化但視) 色圓滿有衣 ` 卵 初 (地居形交 0 溼 如五至十 色界初禪 化 兜率 四王天 獄及

即長半踰繕那,卽半由旬,幷有天衣在身。)

進度位次,從乾慧性地至第十佛地 圓入通三諦 ,利根(兼見不空)通後別圓,故銓顯兩種含中二諦,及別入通三諦, 通教:三乘同觀無生四諦 ,觀十二因緣,修體空觀 ,同以無言說道體法入空,鈍根 ,證真諦湼槃,按被接說含中,其修證 (見空) 通前

薩法 界生死有邊而不染,緣眞如佛界空邊之理,斷九界生死而不淨,但見中道法 次,有信住行向地等妙二覺五十二位 性不具諸法,離邊顯中,故受緣理斷九之譏,而別後圓教也。其修證進度位 及別三諦 後圓教。教觀又云:此教銓無量四諦,苦有無量相,十法界不同,集有無量 ,五住煩惱不同,道有無量相,恆沙佛法不同,滅有無量相,諸波羅密不 銓不思議生滅十二因緣,銓不思議六度十度, ,故云別後圓教,教觀云:教理智斷行位因果, 別教:為界外大乘教,無二乘,故云別前藏通 ,圓入別三諦,修次第三觀,證中道無住湼槃,因其無住 銓顯中二諦,圓入別二諦 ,亦非究竟佛法,乃 別前藏通次第修證 ,故在九

淨,信、 圓位 教無三諦名義,通教僅有別圓所入三諦 意即法性為真諦,無明因緣為俗諦,今依四教拓論七種二諦,五種三諦 捨 伏五住) ,銓不思議不生滅十二因緣,銓稱性六度十度,銓顯不思議二諦,及圓 無明塵勞即是菩提無集可斷,邊邪皆中正無道可修,生死卽湼槃無滅可 (一位一切位) 圓教:據教觀云:圓妙(三諦圓融不可思議)、圓滿(三一相印,無有 圓建立眾生(四悉普益),故名圓教。銓無作四諦 , 修一心三觀,圓證三德湼槃。其修證進度位次,有五品弟子六根清 圓足(圓見事理,一念具足) 、圓信(圓常正信 行、向、 ,圓自在莊嚴(一心三諦為所莊嚴,一心三觀為能莊 地、等、妙二覺位。二諦三諦為當教所詮之理,智者 、圓斷(一斷一切斷) ` 圓頓 (體非漸成) 、圓行(一行一切行) (陰入皆如無苦可 ,又云圓伏(圓

## 頓等四教 是化儀 如世藥方;藏等四教, 名化法

約喻顯八教 佛陀隨機說法, 頓漸順序的儀式 如醫者脈病處方, 眾生

根性不 味之藥 如來巧說方法不同如辨藥味。 但頓等所用之藥方 總不出藏等四

## 如是等儀,散在廣文。

廣結上文所說五時八教各義,涵蘊於一家教部。

## 今依大本,略錄綱要。

臺教廣本。 廣文、廣本統指一家教部,大本單指法華玄義,四教儀文末云: 』及『請看法華玄義十卷。』均明諦觀所錄出處所依 謹案

# 初辨五時、五味及化儀四教,然後出藏通別圓

約五時釋八教,說明抄錄順序分章,先判後釋。

# 第一頓教者,卽華嚴經也。從部、時、味等,得名為頓

等文,是約時判頓。 譬別圓機,味專約譬,譬如從牛出乳。上釋所以判華嚴為頓 準法華判頓。部唯約法,時約法譬,日譬佛,光譬說教,照物譬被機,高山 正釋頓教,先總標此下『所謂如來』等文,是約部判頓。 『湼槃云』等文,是約味判頓。 『法華信解品云』等文 『此經中云

說圓滿修多羅,故言頓教。 根熟,天龍八部一時圍繞,如雲籠月,爾時如來,現盧舍那身, 所謂如來,初成正覺,在寂滅道場,四十一位法身大士,及宿世

說 之一,隨緣不變是如義,不變隨緣是來義。大化之始曰『初成』 經論所定時限不一 是約體顯法身佛。轉法輪經云:『第一義名如,正覺名來。』是約相,顯報 小乘 。成實論云:『乘如實道,來成正覺。』是約用顯應身佛,如來為十號 此約部釋頓教。如來有法報應三身,般若經云:『無所從來亦無所去。 ,四分律中六七,興顯行經七七,五分律八七,智論五十個七日,足 ,普曜經、密迹經、皆曰二七日說三乘,法華過三七日方 初時說法

名為緩 隨報滅 明義 色陰 究竟 無想 運行, 欲界 量部立十七天, 又名離喜妙樂地,有風災。福生、 有火災。 界六天有淫食二欲,上至六欲天,中至人界之四大洲 在久遠, 大士 見隨機見聞得益 立十六天 五趣雜居地 八部  $\neg$ 猴羅 明十信 四十 有龍鬼等參預法會。 梵眾 因果有異;廣果無尋伺 , , 0 , (外道天,滅六識中想心,定盡即墮 0 自在義 又名定生喜樂地,有水災。 唯以心意識住於深妙禪定 四王天, 六迦樓羅 , (五淨居天,三果聖人修滅盡定住處 部: 一乾闥婆 ,以梵 少光、 熟在宿世 又名捨念清淨地 天龍是別名 證之地日 位法身大士 十忍品 梵輔 之文 四念處釋別教說: 色界十八天, 一天、二龍 ,清淨義 忉利天為地居。 梵輔大梵身量不同故 無量光、光音三天為二禪,有喜樂、無眼耳身三識 神 輔大梵同一處故合為一天, 不同 (帝釋奏俗樂神 、大梵三天為初禪 (金翅鳥) 於止觀中 ,  $\neg$ 別明十頂 道場 脫在今日 0 0 ,八部為總稱 指圓教 智者大 小乘經 雖判華嚴兼別明圓 ,自然義,最勝義 0 (守天宮、持地 離淫食二義 崩 色界十八天是依上座部而立 (覺觀 師 會 成四 七緊那羅 華嚴初無十信 住行向地等覺 指摩竭諦 ,從佛受化種熟脫三日 (清涼鈔言 夜摩 ,空無邊 涅槃經 不噉酒肉 無雲、 少淨、 句 天龍無預 )為因果, ,如云四禪八定。 , 0 有尋伺, ` 兜率、化樂、 國阿 無色界四天 ,由禪定之淺深麤妙分四級 似 `  $\smile$ 廣果 (修上品十善坐禪凡夫住處) 無量淨、徧淨三天為三禪,有樂支 ,卽三界二十八天,六趣之一。 , , , ` 識無邊 , 會事 注雨)、 ]蘭若處 但別 以香資陰 無想廣果身壽同故合為 等覺因位之極 乘急戒緩 人頭有角為帝釋奏法樂 , , 『戒緩者不 無煩、 ,九天為四禪, 後無等覺 無想以無心為因果 破無明顯法性位 無鼻舌二識 地以上證道同圓 大乘經會 , 三夜叉 無所有 他化自在,為空居 梵語提婆,此翻天 寂五住滅二 無色無物 無熱、善現、善見、色 『宿世根熟』 ,下至無間地獄, -名為緩 卽 ` , , 但清涼 五阿修羅 以廣果無想身壽雖 几 , , 稱為頂 趣聞 (飛行守天城池 又名離生喜樂地 非非 雖無災, 因乘急戒緩 , 上求下 只有四陰無 死 法 0 , 0 想又曰 神 薩婆多部 位 百 寂 乘緩者乃 一天 問  $\Box$ 無端 意識! 稱 明品 0  $\neg$  $\neg$ 宮殿 謂之 天龍 經經 几 , 光 四 欲 種 稱 0

教』: 所化) 同被 義 受用報身 身,亦名尊特,亦名勝應,指華嚴教主盧舍那佛。應身: 盧遮那佛 法身言遍一切處,舍那報身言光明遍照,釋迦應身言光明寂滅。三身各具二 即從丈六現千丈舍那身,盧舍那,翻淨滿,謂諸惡淨盡,眾德悉滿,蓋遮那 勝應身, 主,是智斷二德,朔日喻智德 四趣不聞法。 急乘緩 十善及出家律儀 ,法身:⑴、清淨法身,指自性天真佛,不假修成。⑵、妙極法身,指毘 ,但四機所見不同, 據華嚴探玄記一日,修多羅為契(契理、合機)經 ,機有大小利鈍,故教有半滿權實, ,卽人天著樂不聞法。三、乘戒俱急,天人聞法悟道 別教(無量)機見報身,圓教(無作)機見法身。 , 、劣應身,卽化身,佛界名應化身,九界名化身 ,妄窮真極。報身:⑴、自受用報身,卽妙極法身。⑴、他受用報 純勝應身, 乘者聞經生解, 防身口遮惡道,得人天果報之謂。 如藏教(生滅)機見劣應身,通教 獨被菩薩,不共二乘,帶劣勝應身, 觀諦緣度破惑運出三界之謂。戒者,三皈五戒 ,望月喻斷德。 『故言頓教』 『爾時如來』:指丈六老比丘 『如雲籠月』:月喩教 一、勝應身 (貫穿法相, 0 (無生) 機見帶劣 說共般若,三乘 『說圓滿修多羅 結華嚴部屬頓教 『現盧舍那身』 兀 乘戒俱緩 卽他

## 若約機、約教未免兼權。

多羅 ,因機有別圓 釋籤云:華嚴頓教部正在圓眞,兼申別俗 ,故部內之教乃兼明權實 0 意調華嚴約部約味屬圓滿

## 初發心時 , 便成正覺』 等文,為圓機說圓教。

乘的位次 三德圓證的 卽八相成道 如佛眾生然 具足慧身,不由他悟,清淨妙法身,湛然應 『心如工畫師,畫種種五陰, 文出晉譯華嚴梵行品, 位子 , 心佛及眾生,是三無差別。 圓教初住,係用一切種智修中觀 唯佛與佛乃能究竟的境界 『初發心時, 一切世間中,無法而不造,如心佛亦爾 便成正覺, 切。 初發心,卽圓教初住位,成正覺 純為一 ,破無明顯法性,三因圓發, 乘機說實相理, 等文:指晉譯覺林菩薩 知一切法 真實之性

## 處處說行布次第 , 則為權機說別教,故約部為頓 ,約教名兼

第,且各位皆有圓融行布二義,倘融別卽圓,分圓為別,則圓融不礙行布 義 約化法以別圓兼釋。 賢行而成正覺,故判為兼別明圓,或用圓接別也,按化儀判 行布不礙圓融矣。蓋華嚴經處處所說行列排布恆沙法門於一念頃或歷劫修普 ,二至七住文相次第,於七住中又辨一多相卽自在,至行向地又明差別次 一法,未解餘法,而華嚴四祖澄觀大師解謂謙己推勝,又住前至登住明圓 處處,總指華嚴經文或別示說經之七處。 行布次第, 如善財參諸知識 ,華嚴為頓部 旧

## 此經中云: 『譬如日出,先照高山。』 (第一時。)

寶山 高山,如來智輪,最後還照菩薩諸大山王。』為日沒還照時 次照聲聞 次照黑山 無還照語 ,然後普照大地。唐譯華嚴出現品云:譬如日出先照須彌等諸大山王, 晉譯華嚴性起品曰:譬如日出先照四大山王,次照一切大山 ,華嚴四祖澄觀大師取唐譯華嚴出現品文意云:『如日沒時,還照 ,次照決定善根眾生,然後普照一切眾生乃至邪定。兩譯文皆四照 ,次照高原,然後普照一切大地。如來智光,先照菩薩,次照緣覺 ],次照金

照 中 (高山、幽谷、平地)合大山寶山為幽谷,復開平地為三(食時、 華嚴經文四照(高山、大山、寶山、平地),天臺玄文約義引經但作三 用對湼槃五味, 所謂五味轉變實是一乳 ,三照不同只是一日 禺 中

三照五味相成圖:

顯明大師法集

| 初轉,次照黑山,如來智輪次照聲聞緣覺。   一 | 二、日昇轉照時,以山有高下,故照有先後,別開三照:  一華嚴 ————一乘頓教 ——————乳。  、日出先照時,如來智輪先照菩薩。 —] | 華嚴三祖賢首大師三時五教與湼槃五味對照表: | 普照一切大地 ——一切眾生乃至邪定 ——平地開三: | 次照金剛寶山 ——決定善根眾生 ———— 幽谷 ——酪——鹿苑次照一切大山 ——聲聞緣覺 ———— | 先照諸大山王 ——菩薩等 ——————高山 ——乳——華嚴 |
|-------------------------|-----------------------------------------------------------------------|-----------------------|---------------------------|---------------------------------------------------|-------------------------------|
|-------------------------|-----------------------------------------------------------------------|-----------------------|---------------------------|---------------------------------------------------|-------------------------------|

顯之一乘法也。法華為同教一乘,為使二乘三乘等機入於一多無盡法界,以乘共曰別。又大判二經,華嚴為別教一乘,永別異於二乘三乘,一多無盡直(賢首判法華為同圓教,三乘同歸一乘。判華嚴為別圓教,不與二乘權

乘無盡之法寄顯始教三乘法。)

## 『譬如從牛出乳 0 此從佛出十二部經(一乳味)

陀) 等出般若,般若出大湼槃。牛譬佛 摩)、論議(優婆提舍)。 如是,從佛出十二部經,從十二部經出九部修多羅,從修多羅出方等典,方 小乘。長行 (伊常目多伽)、本生(闍陀伽) 、無問自說(伏陀那)、因緣(尼陀那)、譬喻(阿波陀那)、本事 ,譬如從牛出乳,乳出酪,酪出生酥,生酥出熟酥,熟酥出醍醐 法華玄義釋籤云,五味相生之文出在湼槃經聖行品,佛印無垢藏王菩薩 (修多羅契經) 、重頌(祇夜)、授記(和伽羅)、孤起(伽 、方廣(毘佛略) ,乳譬教。十二部經又云十二分教,通大 、未曾有(阿浮陀達 ?, 佛亦

## 此領何義?答:諸聲聞在座,如聾若瘂等,是也。 信解品云:『卽遣旁人,急追將還,窮子驚愕,稱怨大喚』

惱即菩提,生死卽湼槃,故稱怨喚苦。『等』:含我不相犯何為見捉之文。 乖心不識,日驚愕。 日急追,大教薰修日將還。『窮子驚愕』:無大乘法財,日窮子,突聞大教 :智為能遣,教為所遣,佛為正,菩薩為旁。『急追將還』 法華經有法說、喻說、因緣說三周。本文屬喻說。領華嚴文。『卽遣旁 『稱怨大喚』:小乘以煩惱為怨,生死為苦,華嚴說煩 :性德本具

聲聞,狀現聾瘂。若云以佛道聲令一切聞,則係法華開顯以外之眞如聲聞也 又準不思議境界經云:舍利弗五百聲聞皆是他方極位菩薩, 頓教,故如聾,有眼不見舍那身,故若啞。又聲聞若聞華嚴,則非聲聞矣。 分無聲聞 此領何義』:征起。『答,諸聲聞在座,如聾若瘂等是也』:華嚴 ,在逝多林說入法界品時,始有聲聞預會,但舍利弗等有耳不聞圓 今在逝多林迹示 初

# 第二漸教者(此下三時三味總名為漸)。

四教儀集註云,次頓之後,總明三漸者, 寢頓施漸也

### 次為三乘根性,於頓無益 , 故不動寂場 , 而遊鹿苑

聞此經 時也 初頓、後漸 或聞而不信、不解、不順、不入,不名真實菩薩。 以運載為義 聲聞緣覺菩薩分別以四諦十二因緣六度為乘,運出三界, ,何況受持 ,今說不動而遊者,是雙垂兩相,大小雙應,非前非後 ,根以能生為義,性以薰習為義。華嚴出現品云: 0 又言: 『設有菩薩於無量劫,行六波羅密, 』如來設化儀式其順序為 至湼槃地。乘 『一切二乘不 不聞此經

# 脱舍那珍御之服,著丈六弊垢之衣。

出法華信解品,意謂窮子見長者穿瓔珞細軟及嚴飾之具,因身份懸殊,不敢 飾方便穿,機感相適為宜,實卽為實施權,寢頓施漸 親近,長者遂著麤弊垢膩之衣,所謂脫珍著弊,得近其子。三身隨機現,衣 此二句係法喻兼說,『舍那』:為圓滿報身。『丈六』:為應化身,喩

#### 行六年已後,木菩提樹下, 示從兜率降下,託摩耶胎, 以草為座,成劣應身。 住胎,出胎 ,納妃,生子 出家 苦

托胎,大莊嚴經云:小乘見乘白象(表大力能荷)入胎。華嚴經云, 為最後身菩薩所住,三災不及。 乘栴檀樓閣 本節文明垂世成道,非正明八相,兜率為欲界空居天,翻知足,其內苑 (表色心無礙)入胎 『摩耶』:為迦毘羅衛國淨飯王之后。正慧 大乘見

時為鬼神說法,夜三時亦如是。 因果經云: 住胎 : 小乘無住胎說法事,合住胎在托胎內,大乘無降魔 『菩薩在母胎, 晨為色天說法,日中為欲天說法 , 了魔即 申

者……』佛陀四月八日降生,除小乘佛教國家如泰、緬等地有五月八日月圓 年(西元前一〇二七年)。 頗不一致 日為衛塞節外, 從右脅生,卽行七步,舉右手曰,天上天下唯我獨尊,三界皆空無 『出胎』:瑞應經云:『自夫人懷姙,天為獻供,不享王廚 ,據釋氏資(通)鑑載,佛陀出世為周昭王甲寅二十四年或二十六 在中、日、韓的大乘佛教國家是一致奉行的 但出生年歲則 可樂 四月 八日

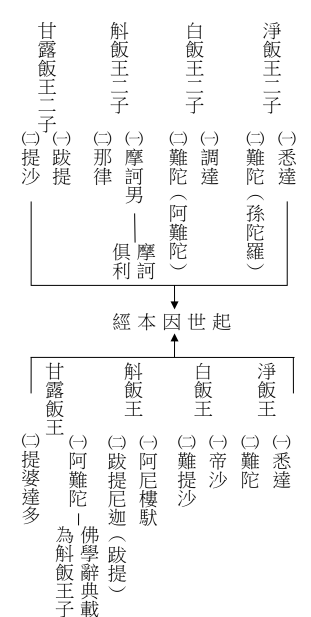
巳元年 西元前五五七年), (佛曆二五二)年 按南傳佛教依阿育王古跡文字記載,經會議議決 (西元前五百四十四年 說六二三年。 據辭海記載,釋迦牟尼出生為周靈王甲辰十五年 (中華民國六十五年 ; 西元 佛陀出世為周景王丁 一九七六年

云 : 言 夏長 法 受食成道。 為緣事異 及西域東土紀記時參差, 梵網經言:七歲 歲成道。 事三十八,大湼槃經、本行集經等,皆說二十九歲出家,苦行六年,三十五 經、六度集經、大論均為此說。中阿含五十六,增一阿含三十七,有部律雜 五歲遊歷三十成,說法度生五十年,是則共當八十壽。』修行本起經、瑞應 未曾有經 後,求出家,王允以生子聽之。太子遂以手指妃腹曰: 品迦葉問 二者觀地 游園觀想 輸為生母 脅正慧降神示夢。菩薩在兜率天,先以四種觀人間, (此云名聞, **入摩耶胎** 0 ,佛法不現前 又云: 時年十九,二月十五日夜半, 不成正覺不起此座 ,秋枯冬落 右脅生』 因果經云 四阿舍、出耀經、 、瑞應經 ,何緣復納耶輸,生羅睺羅。四教儀集註云: 。普曜經說,摩耶夫人晝寢,菩薩初下,化乘白象貫白日精,從右 , ,瞿夷為大母也,釋論明瞿夷為石女不孕。『出家』:四教儀集註 0 世界中土 彌勒出家日成道, 釋迦苦行六年 『唯我獨尊』句,指常樂我淨自在我 父名耶施長者),三鹿野(父名釋長者) 『納妃有三, :須菩提偈言,其形如白象,四足有六牙,來入母胎時 ,木樹草座皆表示三藏生滅法,劣應卽丈六身,勝應為他受 (歲字有作年解)出家,三十成道。總之,大聖示現無常規 釋提桓因化為吉祥童子 ,說羅睺羅為瞿夷子,法華、湼槃說係耶輸所生,當知耶 『木菩提樹下 結集翻譯難齊。 迦維衛,三者觀種 , 和須密論、寶藏經等說二十五出家,三十成道 一瞿夷(此云明女,父名舍夷長者) 日食麻麥,草生攢膝, 龍華三會入滅。法華云:大通智勝佛十劫坐道 ,以生草為座,成劣應身』 乘天馬踰城 『苦行六年』:文句云:諸佛道同 執淨軟草獻菩薩 。頌云:『十九踰城,六苦行 。『納妃生子』 剎帝利,四者觀處 天 謂命終而哭, 卻後六年汝當生男 者觀時 。』太子十七歲納 『佛出同居,示同人 · 草與木屬春生 , 二耶輸 大經四相 知非便捨 正慧 , 為 0 妃

# 初在鹿苑,先為五人說四諦、十二因緣、事六度等教

佛最長弟子卽陳如 法華文句說:釋摩男卽陳如, 跋提、俱利太子(上三人為父族) 佛化大魚,木工五人先斫肉),二赴五人本願先悟(迦葉佛時九人學道,五 下藏教文中詳明。五人頌,如前述,先度五人者,據荊溪湛然之法華文句記 人未悟,誓於釋迦法中最先開悟) 妙樂一十六云),一為酬世尊行因本願(行因,歌利王卽陳如本願,饑世 諦緣度之教通大小乘,五人所受,談實有生滅而不卽理,為聲聞乘,在 ,須跋最小 妙樂云,拘鄰最初見佛道相。 ,釋摩男、十力迦葉(上二人為母族) ,三報今日侍奉之恩。準釋籤五人為頞鞞 故分別功德論曰

多是斛飯王子,阿難之兄,想係流傳結集翻譯之故 教乘法數云,四王有八子(起世因本經則稍異, 法華義疏九日, 提婆達



若約時 二部經 出九部修多羅(二、酪味) 則日照幽谷(第二時) 。若約味, 則從乳出酪;此從十

是約時判。依湼槃經聖行品,五味濃淡相生次第,是約味判 二部經出九部修多羅 依舊譯華嚴出現品,譬如日月出現世間,乃至深山幽谷 ,其實均從佛所生,經言,我此九部法 , 約相生,從十 隨順眾生說 無不普照文,

議為大乘教九部,十二部經頌如前述。 十二分教除方廣 、授記、無問自說是小乘教九部類典, 又除因緣 譬喻 , 論

威德者,汝可詣彼,徐語窮子,雇汝除糞 頓之後,說三藏教;二十年中,常令除糞, 信解品云:『而以方便,密遣二人(聲聞緣覺。) 即破見思煩惱等義也 』此領何義?答:次 形色憔悴 無

思煩惱』 子。 密遣。 苦道無所畏)。 為密,偏眞為遣;滿字為密,半字為遣,總之,內秘菩薩行,外現聲聞身為 思如除糞 中執作家事。頌法華時 總成二十,經中更有兩處明二十年。頌般若時,佛命轉教菩薩 四教集註云:用八忍八智斷見,合為一無礙一解脫,用九無礙九解脫斷思 知漏盡力), 昧定力, 大聲聞,須菩提、迦旃延、迦葉、目連等四人為中根之機, 之,歡喜隨來,為除糞穢,淨諸房舍。』 眇目矬陋 **个敢涉菩薩,故云二人。** 除糞』 『形色憔悴』:二乘不修相好,但說苦無常不淨,內怖無常,外遭八苦 準法華信解品文判。經云: 『二人』 :迷理起分別曰見,對境起貪愛曰思,昏煩之法 :除苦集之糞,取道滅之價。『此領何義』 知眾生欲樂力,知世間種性力,知處道力,知宿命力,知天眼力, 『無威德者』:無佛十力(知是處非處力,知三世業報力,知諸三 ,見思惑在下集諦文中再明 ,無威德者,汝可語之,云當相雇,除諸冀穢,倍與汝價,窮子聞 四無所畏 :約人為聲聞緣覺,約法為諦緣,約理為眞俗。法華會座四 『 徐 語 ,敘父子別會久近,故言自見子來,已二十年 (一切智無所畏,漏盡無所畏,說障道無所畏,說盡 :小教明理紆隱也。大教明理真實, 一般稱舍利弗、須菩提、迦葉、目犍連是佛四大弟 『長者知子愚癡狹劣,卽以方便, 『方便』:權巧。 :征起。 ,惱亂心神 『密遣』:隱實 於信解品得領解 日疾走往捉 ,故言二十年 『二十年中』 更遣餘人 除見

# 次明方等部:淨名等經,彈偏斥小,歎大褒圓

漸教別釋有三, 初鹿苑、二方等、三般若,本文為方等約部判

方等部取經頗多,以維摩經有彈偏斥小歎大褒圓,深符部意,故首標之。

方等被彈斥者為舊機,至於橫來之眾,未得通益,故為新得 價,便堪彈斥,故至方等中始為之,如迦葉云:『我等於此大乘已如焦種 生分別,結習未盡花著不落耳,為當座訶,顯彈也。以聲聞在鹿苑已證果取 須彌燈王佛作禮,始能入座。天女散花便著不墮,天女曰花無分別,仁者自 三萬二千獅子座入維摩室, 神通 佛所卽可。),曾被訶不肯前往,乃密彈。舍利弗為牀座,維摩徵問文殊現 晏坐,不捨道法現凡夫事是晏坐,乃至不斷煩惱入於湼槃是晏坐,如是坐者 言,不必是坐,為晏坐也,不於三界觀身語意是晏坐,不起滅定現諸威儀是 諸入所共合成。佛遣弟子問疾,舍利弗憶昔為晏坐事(舍利弗坐樹下,維摩 不可信也,為苦所惱,眾病所集,乃至是身如毒蛇,如怨賊,如空聚,陰界 薩品卽彈偏 殊以言遣言,維摩以無言遣言,籤文指為褒圓 即是歎大,稱歎文殊淨名,卽是褒圓,故令小根恥小慕大。 妙樂四云 因已取其價證聖果也。 二切法 ,於東方過三十六恆沙國 , (文句記 籤文指為歎大。如云無所從來,亦無所至,乃至入不二法門,文 維摩示疾毘耶, 今家八字判盡經理。玄義釋籤十三云:『如觀眾生品 』若於華嚴時,尚未取價,斷惑證眞, 而舍利弗等仰止不能登座,維摩令舍利弗等,向 廣說是身無常、無強、無力、 , 須彌燈佛處,借到高達八萬四千由旬之寶座 。維摩經弟子品,卽斥小,菩 』如云依無住本 無堅、速朽之法 彈斥必會驚愕

## 對教 四教俱說 。藏為半字教,通、 別、 圓為滿字教。對半說滿,故言

說圓教實理,方等以大斥小,故對滿斥半,而四教並談 含但說三藏教 若合諭者半字謂九部經 懼不速成,尋便將還 大經云(天臺稱湼經為大經): (大經輔行皆曰字本,光明記言,記論為婆尼尼造),良由其子力未堪故 彈偏應含小教 此節文為約方等部中所用之教判。對半說滿以滿斥半句,據玄義釋籤 ,方等以衍門三教之滿,而對三藏之半, , 但除被接與轉衍 以愛念故,晝夜殷勤,但教半字,而不教誨毘伽羅論 ,毘伽羅論 『譬如長者唯有一子,心常愛念, ,謂方等典卽滿字。 0 若法華純圓獨妙 般若帶通別二權理 』華嚴兼別明圓 方等斥 別無復兼 將詣明師 局限二 但 回 引

帶之相對法。

## 若約時 出方等(三、生酥味)。 ,則食時(第三時) 。若約味,則從酪出生酥;此從九部

有四 切菩薩應大欣度,頂受此法,此卽恥小慕大。 此大乘已如敗種 方等為漸中,如從九部出方等典,維摩經,迦葉言,我等何為永斷善根,於 時(人間早餐時)。約味論濃淡如烹酪作生酥,約教論相生次第,從頓施漸 時:早起諸天食、日中諸佛食、日西畜生食、日暮鬼神食,今為諸天食 此節文約時約味判。時,卽華嚴日照平地之初食時,食時據毗羅三昧經 , 一切聲聞聞是不思議解脫法門,皆應號泣,聲振大千,一

本處 體信,聞罵不瞋,內懷慚愧,心漸淳淑 信解品云: 』此領何義?答:三藏之後,次說方等,已得道果, 『過是已後,心相體信,入出無難;然其所止, 心相 猶在

互通。 心已淳寂淑和 指所聞大乘是菩薩法,非關已份,猶居羅漢果,不言成佛事,如云世尊往昔 見丈六身,說小乘法名出,不會見王疾走,曰無難。 禪密禪,明常住,以二乘結盡,故不瞋。見尊特身,聞大乘教名入,被訶斥 是則聲聞宗,斯非摩訶衍。一切諸如來,第一畢竟常,是則大乘諦,非苦是 為二?所謂名與色,此是聲聞宗,斯非摩訶衍。云何名為四?所謂四聖諦 釋籤引殃掘經偈云:何名為一?謂一切眾生皆以如來藏畢竟恆安住。云何名 會中聞大不驚,聞罵不瞋。集註引妙玄云:『恣殃掘之譏,任淨名之折。 指鹿苑後之方等時也。『心相體信』:指長者窮子距離拉近,眾生與佛心性 真諦。云何名為五?所謂彼五根是則聲聞宗,斯非摩訶衍。淨名之折,如顯 本節文為引經徵起及答釋。法華信解品,法譬對照易解。 『出入無難』:於三藏中斷見思惑,取湼槃價,證羅漢果,故於方等 內懷慚愧 我時在座 心懷淳淑』 ,身體疲懈,但念空無相無作,乃至猶處門外, :恥小曰慚,慕大曰愧,除糞取價, 『然其所止猶在本處』 『過是已後』 悟真證果 

## 通、別二,正說圓教。 次說般若:轉教 ?、付財 , 融通、 淘汰。此般若中,不說藏教,帶

為樂車,形無常主,神無常家,形神尚離,豈有國耶?』 教諸菩薩般若波羅密 皆空,國土亦然。』第四無我偈云: 憂怨為害,欲深禍重,瘡疣無外,三界皆苦,國有何賴?』第三空偈云: 偈云:『劫燒終訖,乾坤洞然,須彌巨海,都為灰颺,天龍福盡,於中凋喪 非般若正說。普明王為斑足所獲,允七日飯沙門,請法師說四偈,第一無常 中不用藏教釋之,廣示衍中三教空慧,依仁王般若,說四無常偈為正助合行 滌蕩二乘執法之情。 佛加令說。『融通』 財』:二乘領知般財,因機未轉,仍無希取一餐之意,雖令轉教菩薩,且言 須菩提(解空)語舍利弗(智慧)曰,有所說法,皆是佛力,加被耳。『付 二儀尚殞,國有何常?』第二苦偈云:『生老病死,輪轉無際,事與願違, 『有本自無,因緣成諸,盛者必衰,實者必虛,眾生蠢蠢,都如幻居,聲響 漸後,般若時,先約部,約教判。 『此般若中不說藏教,帶通別二,正說圓教』:般若部 :般若會一切法皆摩訶衍。 1,時諸菩薩等念,須菩提自以智慧說般若耶,為是佛力 『神識無形,假乘四蛇,無明保養,以 『轉教』:大品言,佛告須菩提汝當 『淘汰』:以摩訶空慧之水

別圓 係約圓實部主而說,兩不相妨。 議法,但意在彈訶,令恥小慕大,故共般若之意稍疏,為衍門傍得小者, 二乘亦聞但不但中名共,若華嚴聾啞名不共,諦觀大師以般若正說圓教語 ,為不共般若, 般若旁用通教 ,三根取解不同,故約漏無漏等以示解源為共般若,正用 方等順彈訶,以維摩雖借座燈王,請飯香積,種種不思 例

熟酥,此從方等之後出摩訶般若(四熟酥味) 約時則禺中(己)時(第四時日影在中之邊) , 0 約味則從生酥出

本節文約時,約味,顯機教之相生次第,判般若時

信解品云: 有金銀珍寶,倉庫盈溢,其中多少,所應取與。 『是時長者有疾,自知將死不久,語窮子言,我今多 ᆸ 此領何義。答:

轉教,卽是領知等也。已上三味,對華嚴頓教, 明方等之後,次說般若,般若觀慧,卽是家業,空生身子 總名為漸

對華嚴頓教總名為漸教 本節文引法華經信解品徵起,及合法答釋,總結阿含、方等、般若三教

智慧第一 徴起。 諦、出十二因緣、八十八空、仇六度、出四智 所說之法門有八十一科:⑴色、⑵心、⑵五陰、伵十二入、匃十八界、⑶ 金銀珍寶,及諸華藏,而無希取一餐之意,然其所止猶在本處。 不會人(而無希取一餐之意)。信解品云:『爾時窮子卽受教勑,領知眾物 玄記云: 家,不思議業。 空,無法不備謂之假,不一不異謂之中。』,皆般若觀慧。 **厙盈溢』:喻定慧充足。『取與』:自利為取** 緣將畢。 『領知』:所說名領知,維摩經云:『大品二乘,已有入假之義。』 ,乃以文字觀照實相,為實而觀,至一切種智,湛然云: 上歎、下歸),喻如來。『有疾』:隨機權現。『自知將死不久』:化 『長者』:具十徳(姓貴 『般若觀慧』:歷色心諸法,說空不空,或說無常無我,不生不滅等 。『受勑轉教』:受如來命,以空與慧命須菩提舍利弗轉教菩薩 『多有金銀珍寶』:珍寶喻三諦法門 『聲聞轉教,密破塵沙。』大品般若會法(八十一科皆摩訶衍) 『空生身子』:須菩提云空生,解空第一,舍利弗翻身子, 、位高、大富、威猛 ,利他為與。『此領何義 ,四種四教攝機為多有 、智深、年耆、行淨、 『一念無相謂之 『家業』:一乘 大般若經 『倉

第三秘密教者。 或為彼人說漸 ,彼此互不相知,能令得益。故言秘密教 如前四時中,如來三輪不思議故,或為此人

密之名起自龍樹所造釋大品般若之大智度論 定,遍前華嚴、阿舍、方等、般若四時,元無前後。諸佛法輪有顯有密,秘 據大本(法華玄義)先不定,後秘密,今先明秘密後述不定, ,所謂聞大得小益,聞小得大益,彼此互不相知曰秘密,互相知者為不 化儀四教的秘密不定二教,為佛以一音演說法,眾生隨類各得解 0 『三輪』 :身輪現通 以秘密不 同聽

說圓常,陳如得初果,八萬諸天得無生忍等義 法華玄義約頓漸三說相對 乃能傳,至於人師傳秘, ,意輪鑑機 說默互為顯密相對(此座十方,多人一人,俱說默) 輪以摧碾為義 祇是傳顯耳 (此座十方相對,多人一人相對 ,非菩薩能知或曰三密 0 『或為此· 人說頓,或為彼 , 故秘密教 頓漸不定, 俱三 。為於鹿苑密 人說 ,唯佛與佛 漸 

解 漸益如是得益不同,故言不定教也。然秘密不定二教,教下義理 第四不定教者。亦由前四味中,佛以一音演說法,眾生隨類各得 只是藏通別圓。化儀四教齊此。 ,此則如來不思議力,能令眾生於漸說中得頓益,於頓說中得

法華玄義云,南師以金光明勝鬘等經,為偏方不定教,卽先小後大,非頓漸 正說,如勝鬘初說信法未久,結歸第一義,金光明非先說頓次說漸 本宗所立不定教,意在前四時聞大證小,聞小證大,味味皆有不定義 ,最後明

或云: 如云: 藏通別圓 方等般若同屬漸教,故相對論不定也。『然秘密不定二教,教下義理 若新得,三人俱學,二乘取證,是般若舊得』 是鹿苑生滅對華嚴不生滅 指果人,是顯露不定。 相似分證 作先後次第,不可為定。『佛以一音演說法,眾生隨類各得解』 法合名頓漸不定,處處皆得見佛性,又毒譬智,乳喻心,智破無明,毒慧發 醐等五味,皆悉有毒,名字雖變,毒性不失,醍醐中雖未置毒 人,領解生滅、無生、無量、 一音通大小因果,當分、跨節、顯密、不定,如佛說四諦, 湼槃經有置毒,發毒之喻,說不定教,譬如置毒乳中,歷酪生酥熟酥 『雖五人證果,不妨八萬諸天得無生忍』 『横來之機,是方等新得,被彈斥眾,為方等舊得。衍門傍得,是般 ,賢位聖位 綜合明秘密不定二種化儀 ,為當分。開方便門 『於漸說中得頓益 。聞頓得漸益,是不起華嚴遊鹿苑之漸具華嚴之頓 無作等義不同,四教因人果人 部中之教 ,示真實相日跨節 ,於頓說中得漸益 。此約方等般若相對不定也。 ,此指漸初對般若 只是化法四教 則有藏通別圓行 0 ,約凡位聖位 , 亦能殺人, :聞漸得頓益 集註說: 以阿含 只是 0

#### 顯明大師法集

外為密 是秘密。 出四時之表, 無頓無漸無不圓,一切法趣圓,取義則異,據大論云:『餘經非秘密,法華 化法。其中純圓獨妙開顯之圓,與隔歷但中不同,若頓漸相卽,一圓一切圓 所依之體 四教所詮不出真俗中三諦理,以化儀無體攬化法為體,故真俗中為秘密不定 『正直捨方便 。』非密也。 』按法華玄義釋籤解釋,非八教中秘密,但前所未說為秘,開已無 0 『化儀四教齊此』 經 曰: ,但說無上道,無二亦無三。』非漸也。 『今正是其時,決定說大乘』,非不定也。旣非化儀,亦超 『久默斯要,不務速說,直致四十餘年之後。 顯法華非頓非漸非秘密非不定,起八教之外 『九界咸開,無不成 』非頓也

## 次說法華,開前頓漸,會入非頓非漸,故言開權顯實,又言廢權 立實,又言會三歸一。言權實者,名通今昔,義意不同。

本節文總名今昔,開權顯實,權實名通。

粗妙,分迹門三喻,本門三喻 妙法,則權實一體。蓮花,則花果同時。據妙玄云:華有多種,喩法有

為實施權(經云:知第一寂滅,以方便力故,雖示種種道, 為佛乘。

) 開權顯實(經云:開方便門,示眞實相。

迹門

廢權立實(經云:正直捨方便,但說無上道。)

是說,我少出家,得三菩提。)從本垂迹(經云:我實成佛以來,久遠若斯,但教化眾生,作如

開迹顯本 量無邊那由他劫。 (經云: 一切世間 ,皆謂今始得道,我實成佛以來

廢迹立本 虚。 (經云:諸佛如來,法皆如是, 為度眾生, 皆實不

約喻,則為蓮故華,華開蓮現。華落蓮成。

權實各趣,在今權皆趣實,意不同也。』 華文句記)云:『權實之語,非獨今經,相卽之言,出自於此。』集註云: 曰『會入非頓非漸。』『權實者,名通今昔,義意不同』:妙樂(湛然之法 會之,旣實當顯之、立之、歸之。以開廢會三字而結云開權顯實, 滅無生無量為權 十四品,約本門顯實。 『昔有偏圓自他權實等義,今有為實施權 約經 ,自序品至安樂行十四品 ,無作是實,藏通別為權,圓教是實, 頓漸為權, 非頓非漸是實,九界為權 ,為迹門顯實。自湧出品訖經末普賢勸發 開權顯實等義,義不同也。在昔 旣權當開之、廢之、 佛界是實,生

# 謂法華已前,權實不同,大小相隔<sup>。</sup>

法華方得開顯入圓 說明昔日權實頓漸隔異, 今經粗卽是妙也。權實約法,大小約人,直至

如來出世本懷。所以者何,初頓部有一粗(別教)一妙(圓教) 在座,如聾若瘂,是故所說法門,雖廣大圓滿,攝機不盡,不暢 如華嚴時 一妙則與法華無二無別,若是一粗,須待法華開會廢了, 一權一實(圓實別權)各不相卽,大不納小,故小雖 方始稱 ,

本節文明隔異非本懷,並說粗法須開顯。

語,皆歸第一義 攝小機,二、不開權 荊溪學,故解華嚴時,全將法華開顯圓意會入。荊溪云:佛說華嚴 妙之圓。龍女成佛就圓邊說,善財五十三參就權邊說。若法華開顯粗言及細 (華嚴解脫月菩薩等五請 指古師華嚴鈔 華嚴會, ,不曰法華觀智勝此,故開其一粗 小機被隱,大機相隔 ,圓妙與法華同,更不須開,言開權者,僅一粗耳。清涼從 ,非清凉之疏鈔)不曉佛意,見華嚴事廣文長 ,三、不發迹,故未暢本懷。釋籤云:自古弘經諸師 ,法華身子三請) ,兼別明圓 類法華獨妙絕圓也 ,謂華嚴加勝法華 此圓為對別而說 ,非一乘獨 , 一 、 不

教),次般若,二粗(通別)一妙(圓教)。 次鹿苑,但粗無妙(藏教) ,次方等三粗(藏通別) 一妙 負

本節文判前三漸部中粗妙可知。

# 來至法華會上,總開會廢,前四味粗,令成一乘妙。

必當開顯令妙。』 絕俱時,…相待論判,絕待論開,復能開前,令皆圓妙。』妙玄云: 中圓與今圓不殊,方等般若中妙與今妙不殊,然而約義,則有兼但對待之粗 開、會、廢,前四味三教之粗,故稱『總』。集註云:『妙名一唱,待 『乳教

帶,故不及法華,純 諸味圓教,更不須開,本自圓融,不待開也。但是部內,兼但對 無雜

本節文顯本融故妙,隔偏故粗

華純圓獨妙,三諦圓融 ,對藏通別說圓(方等三粗一妙) 約教,今圓昔圓二圓不別,約義除鹿苑外,有兼別明圓(華嚴一粗一 ,帶通別顯圓 (般若二粗一妙)

不為小乘(人一),世間相常住(理一)。 亦無三(教一),正直捨方便,但說無上道(行一),但為菩薩 獨得妙名,良有以也。故文云,十方佛土中,唯有一 乘法,無二

差別 光宅,但舊言果、因,今言理、行不同。今經絕待,無半滿相對之二,教一 也。今經圓修圓證,無歷別次第,通前通後之別,行一也。今經開顯無諸乘 ,唯顯菩薩, 本節文明純一故獨得妙名,及引證純一。教、行、人、理,四一,名出 人一也。今經云:諸法從本來常自寂滅相 ,但盡凡情別無

故致誹謗之咎也。 餘經,蓋不知重舉前四時權,獨顯大車,但付家業,唯至寶所, 時人未得法華妙旨 , 但見部內,有三車窮子化城等譬,乃謂不及

本節文為斥非。

覺位也。豈可妄議批判,自獲其咎也。 即實乘,取一乘之實廢三乘之權。窮子喻,意在付家業。化城喻,意在至寶 開顯妙旨,但見經中有三車譬喻,則云不及華嚴等經,蓋火宅三車意舉權乘 覺兼度親眷。牛有運重之力,喻菩薩普度任重道遠。當代宏法者,不解法華 所。法華約部,則破前四時兼但對帶,約教則破藏通別,以其二行為別教妙 法華經內三乘喻三車:羊不顧羣,喻聲聞不利他。鹿有回顧之意

醐,此從摩訶般若出法華(五醍醐味) 約時,則日輪當午,罄無側影(第五時) 。約味,則從熟酥出醍

半矣,過午不食者可為參考。 日輪當中之時對照,則不一致,如印度中午為泰國下午一時半,臺灣為二時 本節文約時約味顯法華之妙。『罄無側影』句, 據天竺說。 若世界各國

同一醍醐味。般若並無出法華句,今約義順序相生故曰: 竺法蘭對漢明帝曰,迦毘羅衛,大千之中也。法華為大收,湼槃為捃拾 『從摩訶般若出法

見,授記作佛而已。 付家業而已,譬前轉教,皆知法門,說法華時,開示悟入佛之知 答:卽般若之後,次說法華,先已領知庫藏諸物,臨命終時 所有,皆是子有,付與家業,窮子歡喜,得未曾有。』此領何義? 信解品云:『聚會親族,卽自宣言,此實我子,我實其父,吾今 , 直

本節文為引經徵起及解答。

悟,雙遮雙照曰入,一心三觀等釋之。『授記』:聖言說與曰授,果與心期 有、亦有亦空、非空非有四門。止觀明淨日開,三諦宛然日示,三一相卽曰 悟入』:文句 付妙法華,前為所知,今為所有,直明佛知見,更不廣說一切行相 佛眾生三無差別,如來修中所顯正是眾生性中所具。 『庫藏諸物』:指般若顯但不但中,共不共法 ,迹門別授應身記,本門授法身記,五百弟子授記品, 約住行向地四位 指諸大菩薩。 實」 。道慧,道種慧, 正顯開權顯實之義 『付家業』 一切智, 『轉教』:指般若時 0 說明劫國名號等 切種智四智。空

談常教 斷滅見,夭傷慧命,亡失法身,設三種權,扶一圓實,故名扶律 具真常,入大湼槃,故名捃拾教。二為末代鈍根,於佛法中,起 次說大湼槃者,有二義,一為未熟者,更說四教,具談佛性,令

湼槃會具二義,一為捃拾殘機,二為逗留末代。

湼槃 者更說四教』:湼槃聖行品,追分別眾經 中又問退不退義,迦留陀夷於法華得授記別,於阿含會被殺糞池。『為未孰 但前後仍為一往說耳,如須菩提在法華聞一稱佛名皆成佛道,於般若不退品 變土田,移置他方,方便品五千退席,圓機未熟者,重將空慧淘汰,為後機 後兼顧,故法華大收後重說湼槃,而捃拾之,如於大通佛時種大根者,法華 華三會不說小。 當入於湼槃 喜已,尋卽於是日,告於天人眾,諸法實相義,已為汝等說 為後教後味,燈明迦葉佛卽不說湼槃,如法華經云: 八千聲聞無量損生菩薩,為前機。方等會上新熏大機者,及法華寶塔品,三 ,常住不變,雖有是典,不須演說 約扶律則唯穢土,約圓常淨穢皆說。佛出淨土不一定說湼槃,卽以法華 俱寂四種四諦, ,便入湼槃。多寶佛,施權不顯實,故不說法華卽入湼槃。 』如大經云: 古燃燈佛放光十二劫竟無識者,未曾說法。 開權 『迦葉佛時,一切眾生悉知如來 。追者退也 0 , , 泯者會也 具說四種四諦施權。 德王品, 佛佛道同,為緣則異,如彌勒龍 『佛說是法華,令眾欣 大化之功在靈鷲, ,終不畢竟入於 ,我今於中夜 大論明須扇多佛

是捃拾 戒門故傷慧命,以無乘門 機未盡故至雙林。 『扶律談常 『捃拾』 』:扶戒律事(除斷見) ,故失法身。為末世鈍根設戒乘二門之權 :法華破大陣,湼槃收殘黨,法華為刈穫 ,說法性常 (除滅見) 湼槃 以無

然若論時味與法華同,論其部內,純雜小異,故文云從摩訶般若 出大湼槃,前法華合此經為第五時也

本節文明法華湼槃,時味相同,部內純雜小異。

用。法華談過去壽命,明久遠壽量,湼槃說未來壽命,顯金剛不壞身。是二 去十四品明湼槃義。三現疾品去五品,明湼槃行。四師子品去三品,明湼槃 勝三修(常樂我)。法華云: 經時味相同 以勝三修斥劣三修 歸一,後顯遠,明地湧諸菩薩事。湼槃正說分四段,初純陀品去明湼槃施權 壁瓦礫皆具佛性。 法華湼槃相同處:法華開三權顯一實,湼槃點劣三修 』法華二十八品,以迹本二門為初後二分,初開近,三乘 斷置聲聞入秘密藏。下列諸品但明湼槃義用,二長壽品 『是法住法位 ,世間相常住 0 (苦無常無我)即 』湼槃云: 雪牆

權小生疑,約部則純雜小異 明三權顯一實(純一無雜) 純雜小異』: 湼槃設三權扶一實,雜帶三乘得道 ( 抉律談常 ) 0 湼槃會上大眾咸信,不必開迹,法華從地湧出

法華以後之般若,捃拾餘機,為後分 『從摩訶般若出大涅槃』 :法華以前之般若空慧, 淘汰執情 ,為前分

問:此經具四教,與前方等部具說四教為同為異。 方等中四 不知,湼槃中四初後俱知。 ,圓則初後俱知常, 別則初不知後方知, 藏通則初後俱 答:名同義異

通教三至七已辦地,除四住煩惱,藏通二教 万等四教,藏教七賢位,通教一二地,伏見思,藏教一至四果阿羅漢, , 支佛菩薩佛位 侵習氣 ,均未

外凡 覺為分證知,妙覺位為究竟知,故云圓教初後俱知圓理 知』:止觀輔行說湼槃四教皆知常住,本意在圓,觀音玄記明湼槃四教用觀 初心名字知 別教初心知常住 破無明顯法身 而行不卽。故湼槃追說四教與方等之四教並談,名同義殊。 有別,藏通二教初心順實有幻有修觀,別教初心順次第修觀 ,十向伏無明 伏忍位 , 五 品 弟 子 位 觀 行 十住位,雖內外塵沙分斷伏 故知藏通二教初後皆不知圓常 ,就但中說 ,別教三賢位 , 登地證道同圓 知,六根清淨位 ,均未破無明顯法身 ٠, , 仍為通別見思 破無明顯三德故 (十信) 相似知 ,亦不名為佛 ,故初不知 0 『湼槃中四 知常住 所謂初心解圓 別教十信位為 ,住行向地等 ]初後俱 妙玄說 圓教

得入法界實相, 最鈍根,具經五味。其次者,或經一二三四,其上達根性,味味 酥。次至法華, 酥。次至般若,奉勑轉教,心漸通泰,得別教益,如轉生酥成熟 成酪。次至方等聞彈斥聲聞,慕大恥小,得通教益,如轉酪成生 至鹿苑,聞三藏教,二乘根性,依教修行,轉凡成聖,故譬轉乳 所謂二乘根性,在華嚴座,不信不解,不變凡情,故譬其乳。次 調牛譬於佛,五味譬教,乳從牛出,酪從乳生,二酥醍醐,次第 問將五味對五時教 不亂,故譬五時相生次第。二者取其濃淡,此則取一番下劣根性 大綱如此 聞三周說法,得記作佛,如轉熟酥成醍醐 何必須待法華開會。上來已錄五味五時 ,其意如何?答有二,一者但取相生次第 化儀四 此約

本節文約教論相生,約機論濃淡,料簡五時五味。

印可竟 五味相生出湼槃第十三卷聖行品 熟酥譬從方等出般若 ,佛說牛譬佛,乳譬從佛出十二部經 阿舍、 小教 ,生酥譬從九部經出方等典 (三乘圓閏 無垢藏王菩薩對佛稱歎湼槃教勝 空慧淘汰 (華嚴 (方等彈偏斥 專歸一 酪譬從十二部出九 實) 小歎大褒 醍醐譬從

廢劣三修 般若出法華湼槃 , 即勝三修同 (法華破小果, 滅化城 , 引入寶所 其極唱與湼槃尊極之教

教益 味得入。上根者,味味得入實相, 五味始悟 百羅漢得授初住八相之記 即今諸比丘 略二門皆使領知,是熟酥別教益相,義成別人。『三周說法』:法說周,為 瞋,今至般若,奉命轉教,已覺通泰, 維摩稱貧所樂法度脫眾生。維摩疏曰: 乳為酪等,下劣根性 機論頓漸 五味五時及化儀四教, 大弟子領悟 上根人說,卽法華方便品 凹小向大,屬生酥通教益相,義成通人。 人作宿世因緣說 約教約機 譬說周,為中根人說 在方等會,二乘禮座受斥後 ,中根或經華嚴 開顯則一, ,及佛滅後,未來世中聲聞弟子,有富樓那等千二百聲聞 迦葉云: 『不謂於今忽然得聞希有之法。』 ,均可論相生濃淡 ,卽化城喩品 剛強難化,故佛為說地獄畜生諸難處,使之調伏 如漸機於頓不入,全生如乳,三藏中革凡成聖, 大綱如此 、阿含、方等、般若時見性,故云:歷一二三四時 , 五百羅漢云: ,開三權顯一實,舍利弗悟云: ,以三車一車之淺,況三乘一乘之深, 明佛於大通智勝佛所廣說法華經, ,教分五時皆係佛說 不必等待法華開顯 此經 不復號泣自責,如來以共不共般若廣 聞大菩薩難思解脫法門 『得別教義』 『我今乃知實是菩薩。』 (華嚴)不入二乘人手。 。諦觀自天臺大部錄出 ,乳有濃淡均由牛出 : 方等時二乘聞罵不 因緣說周 『今日乃知眞是佛 ,慕大恥 鈍根具經 迦葉等四 , 為 下 『得通 喻變 , 故

### 自下明化法四教。

即圓教義) 與無量智慧相離相卽 玄舉月燈三眛經 長阿含行品, (圓) 按四教在小乘有名無義, 從和合眾聞 訶責修多羅 從四聖· 又湼槃經 ,示四種修多羅 天 (佛 (別) (體知苦集無生,即通教義) 四種因諦 即別教義) 菩薩、緣覺 從多比丘聞 在大乘有義無名 ,明四教之義,諸行修多羅 (生滅、無生、 清淨修多羅(三身任運具常樂我淨四德 、聲聞 (通) ,集註引妙玄說 無量 ) 邊聞 ,從一比丘聞 、煩惱修多羅 無作) 顯四教之名,從佛 (因緣生法卽三 中論因緣所 四大教名出 (無量煩惱 又妙

教,皆為藏通別圓四教名義所據 樹大樹喻菩薩 生法等偈 ,法華藥草喩品 ,三草二木澤潤不同,譬前三教,一地所生, ,譬五乘之機,小草喻人天,中草喻二乘, 雨所潤譬圓實 大草小

婆沙中,明三藏義,不讀衍經,非大菩薩。』又法華云:『貪著 第一,三藏教者: 小乘,三藏學者。 今取小乘三藏也。大智度論云: (俱舍婆沙等論)。三、毗尼藏 』依此等文,故大師稱小乘為三藏教 一、修多羅藏(四阿含等經)。二、阿毘曇藏 (五部律)。此之三藏名通大小 『迦旃延子,自以聰明利根,於

 $\neg$ 彌勒雖於阿含中授記,並未說菩薩行,傍化菩薩留惑度生。 初釋藏教名義。藏教初轉五人得道,故正化二乘斷惑證理,大論云:

造。⑶施設足論,大迦旃延(新稱迦多衍尼)造。⑷識身足論,佛後提婆設 廣,故後代論師說六為足,發智為身,以上七論是說一切有部根本論也 延子造,文義較廣。俱舍論光記曰: 友尊者造。⑺發智論,又名阿毘曇論(舊譯名阿毘曇八犍度論),佛後迦旃 摩造。⑸品類足論,佛後筏蘇密多羅(世友尊者)造。⑹界身足論,佛後世 立異議,由健陀羅國迦膩色迦王之請,廣釋發智身論(六足論)者,唐玄奘 為阿毘(對)達磨(法)俱舍(藏)論之略,翻藏,世親作,唐玄奘譯 名,如前釋。 翻法本,又翻契經。 『婆沙論』: ,共二百卷。六足論:⑴集異門足論,舍利弗說。⑵法蘊足論,大目犍連 三藏結集主誦不同(阿難,優婆離、迦葉),但均為佛說。 阿毘達磨大毘婆沙論之略,毘婆沙,翻廣說 『阿毘曇』 『阿含』:有增一、長、雜、中等四阿含為小乘經之總 :翻無比法,無漏正見,越三界礙。『俱舍論 『前之六論義門較少,發智一論法門最 ,佛後五百羅漢各 『修多羅』

律三藏 碎為五片,預示佛後諸惡比丘分毗尼藏為五部。佛付正法眼藏,迦葉 毗尼』:翻滅,即持戒力用,滅諸惡法 末田地、 自律藏別 商那和修、優波毱多,五祖以前傳法皆具禪 行後 , 則僅傳經論 五祖優婆毱多有五弟子各執一見不融 0 『五部律』:佛世羅云洗鉢 (經)法

遂將優婆離主誦結集之僧祇根本律藏分為五:

- 法) (1) 曇無德部 ,此云法密 , 即四分律(比丘法、比丘尼法、受戒法、
- ⑵薩婆多部,此云一切有,卽十誦律。
- (3)彌沙塞部 此云不著有無觀 即五分律 前 兀 分律 再加僧法 分)
- ⑷迦葉遺部,此云重空觀,卽解脫戒經。
- ⑸婆麤富羅部,此云著有行,律本未傳來。

四種 小乘 明三藏對衍經 多羅比丘,在佛後結集法藏時,分摩詞衍及三藏名。天臺引羅什先譯之大論 即二十部中之薩婆多部,立我無法有,成毘曇宗,屬俱舍系,對成實宗之空 儀文中婆沙二字當曰毗曇,如發智、六足、婆沙、俱舍等諸論 解發智論者。 迦旃延婆羅門,聰明利根,盡讀三藏等文,於佛法中作諸論議,但不讀大乘 翻文飾,非佛世十大弟子中議論第一之大迦旃延比丘。據大論說,佛後百年 簡稱大論。百卷,龍樹菩薩造,秦羅什譯,釋大品般若經。『迦旃延子』: 毘曇藏。經律論三藏,名通大小乘,專看了解者的程度而定。 陀子須那提最初犯律,故為說毗尼藏,佛在毗舍離獼猴池最初為跋耆子說阿 滅後。文句引出曜經云:佛在波羅奈最初為五人說契經,佛在羅閱祇, ,不知諸法實相義。 ,為有宗。佛在世時無三藏之名,唯說持修多羅比丘,持毗尼比丘,持摩 人所說,經三法印暨實相印分別印定為小乘大乘之經。律為佛制 經通五人(佛 迦旃延子所造舊譯為八犍度論,新譯為發智論, ,其次所翻法華經文,貪等小乘三藏學者, ` 聲聞、菩薩 『婆沙』:大毘婆沙論之略稱,為佛後五百羅漢造 、仙人、化人、諸天)說。除佛說經 明四教中之三藏為 ,總名毘曇 或稱阿毘曇論 『大智度論』 迦蘭 論通

#### 此有三乘根性, 初聲聞人, 依生滅四諦教。

四緣、六度。聲聞修四諦 **臧教行者有三根性,** 即聲聞、緣覺、菩薩,其所修法門則有四諦 ,以苦諦為修行下手初門,緣覺修十二因緣 以集

生日等分) 則三相遷移 日可令冷,月可令熱,佛說四諦,不可令異。 如燒木為灰 聲聞斷見思正 諦為修行下手初門 日帶果行因;緣覺不立分果,日望果行因;菩薩不斷結惑, 。滅則滅有還無,道則對治易奪,諦以審實為義,故遺教經曰: (生異滅),集則四心流動 菩薩正習俱盡,如燒木無炭灰 |使,如燒木成炭,名有學,若灰身泯智曰無學, ,菩薩修六度,以道諦為修行下手初門 (貪、瞋、癡、等分。 0 『生滅四諦』 。又聲聞見道後修 日伏惑行因。又 貪瞋癡不定雜 據止觀說,苦 緣覺兼侵習氣

那含天成二十五) 八,六欲天並梵王天,成十五,四禪四空處成二十三,無想天及 洲四惡趣,六欲並梵天,四禪四空處,無想五那含(四洲四趣成 言四諦者,一苦諦,二十五有,依正二報是,言二十五有者,四 0

樂地 遂)。⑻五陰熾盛苦(眾苦相名)。三界因果如影隨形,善惡之業,如聲逐 樂受壞時的壞苦,為無常遷動的行苦。 ) 通論三界各具三苦,別說苦苦在欲 處地、識無邊處地、無所有處地、非非想處地)。『依報』 響,故曰三有(欲、色、無色)、九有(欲界五趣雜居地、色界初禪離生喜 ⑤怨憎會(非愛共聚)。⑥愛別離苦 止)。⑵老苦(能令變壞)。⑶病苦(能逼身因) 壞苦在色界,行苦在無色界。湼槃經聖行品說八苦:⑴生苦(眾苦依 苦以逼惱為義,依苦受、樂受、不苦不樂受所生,(苦心領苦境的苦苦 、二禪定生喜樂地、三禪離喜妙樂地、四禪捨念清淨地、無色界空無邊 五陰假名。內外四大即為苦諦之體 (可愛相違)。(7)求不得苦(希望不 。 (4) 死苦 (能滅諸根) 0

千歲,無中夭,聖人不出,為八難之一) 四洲』:東弗婆提 、西瞿耶尼(翻牛貨,壽五百歲)、北鬱單越(亦云俱盧,壽一 (翻勝身,壽二百五十歲) 0 南閻浮提 (亦名贍部

三種欲 四惡趣』 四王 :三途加修羅。 忉利二天為地居 『六欲』 夜摩、 兜率 :欲界六天各有飲食、 、化樂 他化自在 睡眠、淫欲 四天為空

居。

故別開三有 物之主,計無想天所修無心定為湼槃,計五那含天為眞解脫, 人所居) 究竟(五淨居天中色究竟天,有摩醯首羅天王處,又名五那含天,為三果聖 天(外道所居,滅六識中想心,定盡卽墮) 有風災。四禪九天:福生、無云、廣果(修上品十善坐禪凡夫住處)、 光音,無眼耳身三識,有意識,有水災。三禪三天:少淨、無量淨、 梵眾 。梵王天、無想天、五那含天,均在四禪,為破外道計梵王為生萬 梵輔 :初禪三天中之大梵天王。 『四空處』:卽無色界四天,只有四陰、無色陰 、大梵,無鼻舌二識 有火災。二禪三天:少光、 四禪』: 、無煩、無熱、善現、善見、色 包括色界十八天 ,以心意識修 佛欲破彼情見 徧淨, 無量光

剛從帝釋殿前過,又向閻君鍋里來。 以上二十五有實卽六道生死, 如日  $\neg$ 鑽馬腹 ` 入驢胎 ,塗炭曾經幾度回

泥黎 各有輕重,經劫數等,其最重處,一日之中,八萬四千生死 寒八熱等大獄,各有眷屬,其類無數,其中受苦者,隨其作業, 別則二十五有,總則六道生死。 劫無量,作上品五逆十惡者,感此道身。 ,此翻苦具 ,而言地獄者,此處在地之下,故言地獄, 一、地獄道, 梵語捺洛迦 ,又語 調八 經經

色) (1)額浮陀 南贍部洲下過五百由旬有地獄道。 (皆寒顫聲) 梵語梵書千古不易。 別顯六道 (8) 苦具』:乃造惡眾生受苦器具。 摩訶波頭摩 (寒生皰) , 眾合 (6)漚波羅(寒逼其身,作靑蓮花色)。(7)波頭摩 初明地獄道。 。2)尼羅浮陀(頗裂) (大紅蓮花色) 四、號叫 捺洛』:即人。『迦』:名惡 『梵語』 五五 『八寒八熱』:智度論十六日,八寒地獄 。俱舍論八曰,八熱地獄, 大叫 據法華玄義釋籤說,西域之梵天種 『地獄』:從處得名 。⑶呵羅羅。⑷阿婆婆。 六 、炎熱 療洛迦』 ,據婆沙論云 (紅蓮花 (5) 睺睺 等活 無

間。

號叫獄一 意三貪瞋癡。五逆十惡分上、中、下三品。集註云:『眾生常為熱苦所迫 身血、破和合僧。 獄壽半中劫。 夜摩二千歲,為眾合獄一 為忉利天一晝夜 人間五十歲 小獄通寒熱,大獄唯在熱,四解脫經稱為火途,且從熱為名也 人間 一千六百歲 各有眷屬 晝夜 ,為四王天一晝夜,四王天五百歲為等活獄一晝夜。人間百歲 無間地獄壽一中劫。『五逆』:殺父、殺母、殺阿羅漢、出佛 。人間八百歲,為化樂一晝夜,化樂八千歲, ,為他化一晝夜,他化一萬六千歲為炎熱獄一晝夜。極熱地 ,忉利天一千歲為黑繩獄一晝夜。人間二百歲為夜摩一晝夜 』:八寒八熱為大獄,十六遊增為眷屬獄 『十惡』:身三殺盜淫,口四妄語、綺語、兩舌、惡口 日夜。人間四百歲為兜率天一日夜,兜率四千歲為 0 為大叫獄一晝夜 『經劫數等 \_ \_

### 欲。作中品五逆十惡者,感此道身。 四足多足,有足無足,水陸空行,互相吞啖,受苦無窮,愚癡貪 、畜生道,亦云旁生,此道遍在諸處,披毛戴角,鱗甲羽毛

視 生皆因貪瞋癡業所招 雜寶經云 等。婆沙曰: 鱗角如魚鼈 所乘象馬 沙云,旁生者,形旁、行旁、或云心不正。 (畜生壽量不定, 齅生),三反切音相通。馬牛羊雞犬豬六畜,為人所畜養, )之爭而說偈: ,畜生本刀途。四解脫經, 畜生』:梵語底栗車。 ,人道如水陸空行蟲魚鳥等飛禽走獸,披毛如走獸 釋迦因地為白象王調解迦尸王(波斯匿王) ,羽毛如飛禽。四足如象狗,多足如百足,無足如蛇,二足如鳥 以盲冥(無明)故名畜生。弱肉強食,怖畏百端,行路必左右 得勝增長怨 如龍王等壽皆住一劫,以持大地)。上古畜生能人語 ,作中品五逆十惡者感受此道 止觀輔行云:褚六(六畜)許六(六旭) 依互吞啖邊名血途。俱舍頌云 ,負則益憂苦 『此道遍在諸處』 , 不爭勝負者, 與比提醯 其樂最第一 , , 旁生極一中 戴角如牛羊 實攝不盡 如地居天人 王 (阿闍世 向究 0 如

受苦無量。諂誑心意,作下品五逆十惡,感此道身。 廟神,無福德者,居不淨處,不得飲食,常受鞭打,填河塞海, 餓鬼道 ,梵語闍黎哆,此道亦徧諸趣,有福德者,作山林塚

品五逆十惡者感生此道 半為無威德者。有云:隨生處形者,或似人形,或似獸形。長阿含云:一切 生彼生處,彼相續者,亦名祖父。爾雅云:『鬼者歸也。』夏禹曰:『生寄 悉皆得飽滿 飯前施食等 得失(常得巷陌所遺食)、勢力(夜叉羅剎)。佛教有水陸、燄口、蒙山 癭(咽垂大癭,自扶噉膿) 少財鬼,鍼毛(毛利如鍼,行便自刺)、臭毛(毛利而臭,自拔受苦)、大 需五百歲。盂蘭盆疏說鬼有三類九種: 飽,但加以刀杖驅逼塞海填河。俱舍頌曰:鬼日月五百, 食』:重者,饑火節燄,不聞漿水之名,中者求滌棄膿血糞穢,輕者雖薄 王界。有云:閻浮提西有五百水中小洲,有五百餓鬼城,其中半為有威德者 也,死歸也。 人民所居宅舍街巷四衢道中,屠兒肆市,及丘塚間,皆有鬼神。『不得飲 『闍黎哆』:翻祖父。婆沙論曰,最初生彼道中名祖父,又云後諸眾生 鍼咽 。餓鬼應為血途, ,均為施濟鬼趣。偈云:大鵬金翅鳥,曠野鬼神眾,羅剎鬼子母 』古者名死人為歸人。止觀輔行曰:在閻浮提下五百由旬有閻 (頭大如山 ,咽如鍼□) 。三、多財鬼,得棄(常得祭祀,所棄食物) 四解脫經依刀杖驅逼為刀途。以諂誑心意作下 、臭口(口中腐臭,自受惡報)。二、 一、無財鬼,炬口(火炬炎熾,常從 以人間一月為一日,

四 常,欲勝他故,作下品十善感此道身 宮殿嚴飾 阿修羅道 ,常好鬭戰,怕怖無極。在因之時,懷猜忌心,雖行五 ,此翻無酒,又無端正,又無天,或在海岸海底

**瞋誓斷酒**。 五通仙人聞其聲即失五通。 無酒』 摩訶止觀輔行云:世界初成住須彌山 :修羅遍採名花醞於海,欲釀成酒,以魚龍業感,海水鹹味不 『無端正』:男修羅二十四頭千手,女修羅端正,帝釋納為 『無天』 :有天福無天德。 |頂,有宮殿,後二禪光音天下 『或在海岸海

敗入藕孔 不兩舌(和淨語) 生)、不盜(布施) 是心非無內德者 懷猜忌心也。『雖行五常須勝他故』:雖外行仁義禮智信,但意在輕他,口 說五念處,佛為我等說三十七必為諸天說三十八助道法,謂佛有偏曲,是為 之時懷猜忌心』:婆沙論云,彼修羅作是念,佛為我等說四念處,必為諸天 男女,法式略如人間,倘言一日一夜三時受苦,屬四趣攝,或指閻羅事 長阿含云,南洲金剛山中有修羅宮,所治六十由旬 大海邊,畜生道攝者居大海底。 如是展轉至欲界第五天(忉利),修羅瞋而避之,則無住處,遂生在海岸 『常好鬭戰』:修羅能手搖須彌,動善見城,帝釋念般若 楞嚴經明胎卵溼化四種修羅屬於鬼畜人天所攝。文句云:鬼道攝者居 。『怕怖無極』:淨名疏云往昔嫉妒惱他,故常怖畏猜忌 。對十惡立十善,分止善行善,仍分下中上品,不殺 、不淫 不惡口 (柔軟語)、不貪(不淨觀) (梵行)、不妄語 倘居半須彌 山窟者屬天道攝。 (誠實)、 ,欄楯行樹等,亦有婚姻 不綺語 ,上天助之,修羅 、不瞋(慈悲觀 (質直語) 0 『在因

五 時,行五常五戒,五常者,仁義禮智信,五戒者,不殺 命無中夭,聖人不出其中,卽八難之一) 不邪淫、不妄語、不飲酒。行中品十善感此道身 (壽一百歲)、西瞿耶尼(壽五百歲) 、人道,四洲不同,謂東弗婆提(壽二百五十歲) 、北鬱單越(壽一千歲, ,皆苦樂相間 、南閻浮提 0 在因之 不盜、

不愚癡

(因緣觀)

婆沙論曰:『五道多慢,莫過於人。 故禮曰: 梵語摩笺賒,此意云,尚書泰誓篇云:唯人為萬物之靈, 『人者天地之心。 』法苑曰:  $\neg$ 人者忍也,於娑婆界中能堪忍故 人與天地合德

須彌 為中心 於風 四洲 高廣各八萬由旬 ,其周匝有八大山,山與山之間,各有一海水 、金三輪上有九山八海 俱舍頌曰:安立器世界,風輪最居下,次上水輪深 ,山外之香水海 (印度世界建立所說之山海總數 ,横廣 亦八萬由旬 第二雙持山 俱舍云第一 , 以

地山 品, 感此道。 即善惡。又五戒對十善,殺盜淫是身三,妄語攝口四,飲酒攝意三,行之中 妄語,智則不飲酒。』又五戒者,四性一遮,酒乃遮制,餘戒不待佛制,件 集註云:『常者不易, 地勝,如東洲富而壽,西洲多珠寶牛羊,北洲無我無臣屬。 湼槃。若論年命果報 間』:論值佛南洲最勝,以佛出世唯在南洲,東西兩洲但往不生,北洲不生 名俱盧,翻勝處,勝三洲故。『八難』:三途為三,天上無想,人中有四: 有河,底有金沙,名閻浮檀金。『西瞿耶尼』:翻牛貨。 域記曰,南贍部舊曰閻浮提。大智度曰,閻浮樹名,此洲上有此樹林, 亦不往。又南洲人能斷淫(梵行),能不見果而修因(精進),能以般若到 ①盲聾瘖啞。②世智辨聰。③佛前佛後。④北俱盧洲,不預聖化。『苦樂相 南北有四大洲土輪 。諸山入海皆八萬由旬,住金輪上,諸海皆深八萬由旬。須彌居中, 小鐵圍山 第四擔木山。第五善見山。第六馬耳山 ,居金輪上。『東弗婆提』:翻勝身。 。各山高廣逐一減半。第八鹽水海,三百十二萬二千由 戒乃防非,仁則不殺,義則不盜,禮則不淫,信則不 南洲最劣,且俱有生老病死,其餘三洲壽命長, 『北鬱單越』: 『南閻浮提』: 『五常五戒』: 亦

究竟以上五天,第三果居處。上之九天離欲麤散,未出色籠, 者得生其中。無想天,外道所居,無煩、無熱、善見、善現、色 為四禪,初禪三天(梵眾、梵輔、大梵)、二禪三天(少光、無 天空居,修上品十善兼坐未到定,得生其中)次色界十八天,分 中)、三夜摩天、四兜率天、五化樂天、六他化自在天(以上四 天),初欲界六天者,一四天王天(居須彌山腹)、二忉利天 量光、光音)、三禪三天(少淨、無量淨、徧淨)、四禪九天 (居須彌山頂,自有三十三天。已上二天單修上品十善,得生其 (無雲、福生、廣果,以上三天,凡夫住處,修上品十善,坐禪 、天道,二十八天不同(欲界六天,色界十八天,無色界四

#### 名色界 無所有處、非非想 坐得禪定 , , 故得禪名) 以上四天只有四陰而無色蘊 。三無色界四天 (空處 ,故得名也。 2、識處

第一善法堂天(帝釋)、第二住峯天、第三山頂、第四善見城、第五鉢秘地 地有淨居天,故不遭諸災) 水災。三禪有動息(風)等於外之風災。四禪無內患,故亦無外災(有說彼 能燒煩惱心,等於外之火災。二禪內有喜受與輕安俱,潤身如水,等於外之 第三十一威德顏、第三十二威德炎輪、第三十三清淨天。初禪有覺觀 音樂、第二十二威德輪、第二十三月行、第二十四婆利、第二十五速行 第十七柔軟地、第十八雜莊嚴、第十九如意地、第二十微細行、第二十一歌 第十二雜險岸 第六住俱吒、第七雜殿、第八歡喜園、第九光明、第十波利樹、第十一險岸 三十二為輔臣。淨明疏言 婆羅門憍尸迦,與三十二人共修福德,命終皆生須彌山頂,憍尸迦為天王, 執手笑視淫 二十六影照、第二十七智慧、第二十八眾分、第二十九住輪、第三十上行 化樂視笑, 人發心助修,修塔功德報為忉利天主,而助修者,報作輔臣。正法念經言 天道就快樂光明自然而言。六欲天就欲事言,俱舍頌曰,六受欲交抱 他化但視 (止觀輔行云:地居形交, 、第十三摩尼藏、第十四旋行地、第十五密殿、第十六鬘影處 0 )忉利天居須彌山頂自有三十三天,大智度論曰,昔 ,昔迦葉佛滅後,有一女人發心修塔,後有三十二 0 忉利以風為事 ,夜摩抱持, 兜率執手 (尋伺

未到定 息觀之有相轉無相,不見欲界定中身首床服 兜率天,此云知足,内院菩薩居,外院天人住。化樂天,自化五塵而自娛樂 方昆留勒叉,此云增長。西方毗留博叉,此云廣目。北方毘沙門,此云多聞 南閻浮提日中,西瞿耶尼日出)。四天王天:東方提頭賴吒,此云持國,南 他化自在天,即魔王天,欲得境時,餘天為化,據大集經說 忉利天此云三十三。夜摩天,此云時分,又云赤蓮花開為晝,白蓮花開為夜 俱舍頌云,夜半日沒中,日出四洲等 四天王壽五百歲 又帝釋為地居天主,魔王為六欲天主。 ,以人間五十年為 (北鬱單越夜半, 日 垢染色境俱空 ,忉利千歲 『未到定』 東弗婆提日沒 未入初禪 魔王別有 以人間百年為 :從欲界定數

 $\Box$ 乃至他化十六千歲,以人間千六百年為一日

別處合為 無想以無心為因果。湼槃經疏云,大自在天,卽摩醯首羅,居色界頂,主大 大梵身量別 。梵王為世界主 色界十八天』:上座部中之異部,薩婆多宗立十六天,以梵輔大梵無 。上座部明十八天,以廣果無想因果有異,廣果以無尋伺為因果 無想廣果身壽同合為一。一切有部之經部宗立十七天,以梵輔

靜慮 四地 樂、一心) 喜樂地四支(內淨、喜、樂、一心) 0 0 總名為禪 色界名禪,無色界名定,總名四禪八定 欲界有慮無靜,無色有靜無慮,唯色界雙備 』:初禪離生喜樂地五支(覺、觀、喜、樂、一心) 四禪捨念清淨地四支(不苦不樂、捨、念清淨 ,此禪為世出世間諸禪之根本,梵語禪那或云思惟修 ,三禪離喜妙樂地五支(捨、念、慧、 故禪那別在色界, · 一心 ,二禪定生 色界 此翻

色緣空) 定。) 無想) 禪、⑺除惱禪、 種大禪, 出世間禪 (1)自性禪、(2)一切禪、 熏(獅子奮迅三昧)、修(超越三昧) :分觀 世間禪:分根本味禪 境界不分明。 識處 (8)此世他世樂禪、(9)清淨淨禪。 (九想、八背捨、八勝處、十一切處。 (捨空緣識)、 、根本淨禪(六妙門 (隱沒 (3)難禪、(4)一切門禪、(5)善人禪、(6)一切行 無所有處 (捨空識二境) 闇證無觀慧 ` 。三、出世間上上禪: 『無色界四天』:空處(離 十六特勝、 有垢 、非非想處 練(九次第 九通明等 -地地生愛味 (捨想 卽九

#### 死已還生, 上來所釋 ,從地獄至非非想天,雖然苦樂不同 故名生死。此是藏教,實有苦諦 未免生而復死

故曰三界皆苦。三藏教詮生滅,故曰實有苦諦 色界有壞苦, 頭上花萎、腋下汗出、衣裳垢染、身體臭穢、不樂本座) 三途唯苦,諸天純樂,人間苦樂相間 。求定不得苦,失定愛別離苦,障定之怨憎會苦 無色界有行苦。正報有生老病死 ,湼槃經言,六欲天有五衰之苦 , 依報有成住壞空,心識有生 , 四陰心之熾盛苦 欲界有苦苦 ,

但見思耳 云取相惑 二集諦者 ,又云枝末無明,又云通惑,又云界內惑。雖名不同 即見思惑,又云見修,又云四住,又云染污無知 , 又

忍八智時所斷,思惑於二三果思惟修道九無礙九解脫時所斷,故曰見修。如 為塵沙惑,日無知,人空智(劣慧)為體 染污真如 地,因見思二惑故住著三界。『染污無知』:小乘立二無知,一、染污無知 塵識為起惑之源。『四住』:見一切住地、欲愛住地、色愛住地、無色愛住 約欲界多分而說,細論則斷常等邪見亦能牽生,貪瞋癡等思惑亦能障理,根 云見惑從法塵起障眞理,為理障,思惑從五塵起,牽生死,為事障,乃教中 集者招集義,見思屬惑,善惡為業,故能招感生死。見惑於初果見道八 ,卽見思惑, 無明為體。二、不染污無知,不障真理, 於俗諦不了

名塵沙相,偏於真俗而不契中,名無明相 『取相惑』:三惑皆名取相。計六道生死為實有, 名見思相 ,照眞不了

生死,塵沙則通三界內外(界內以見思為體,界外以無明為體) 無明為菩薩別斷。 『枝末無明』:見思以無明為根本。『通惑』:見思為三乘同斷 『界內惑』:見思招三界內分段生死,無明招三界外變易

於每諦下除瞋使。故一界各有二十八,二界合為五十六,幷前三 見、邊見,四諦下合為三十二。上二界四諦下,餘皆如欲界,只 使)。此十使歷三界四諦下,增減不同,成八十八。謂欲界苦, 五邪見(已上利使)、六貪、七瞋、八癡、九慢、十疑(已上鈍 初釋見惑有八十八使。所謂一身見、二邊見、三見取、四戒取、 十二,合為八十八使也 十使俱足,集滅各七使,除身見、邊見、戒取,道諦八使,除身

貪瞋癡慢疑) 見解上的迷惑能驅使心神流轉三界,以五利使(身邊見戒邪) 十使為基準,歷三界四諦乘八十八使數 五鈍使

思, 於藥, 不行瞋 五十六使 也。故法華蜈蚣喻瞋通三界。 界不行瞋無相害故,有善欲故 然、微塵、梵天等生。 業謝而生天,故佛言,持牛戒不犯,得生牛中,若小犯者 見身上計斷計常 (身見、邊見、戒取) 『歷三界四諦增減不同』:道滅雖屬出世因果,因迷於苦集,等於不識病迷 『癡』:迷心緣境。 ,執劣為勝 即欲界四(貪瞋癡慢),色無色界各三(除瞋使)為十 :外道天眼 亦成為惑矣。此四諦惑俱舍頌云:苦下俱一切(十使) (色無色界四諦下惑,皆如欲界,只於每諦下除瞋使 ,合前欲界三十二使,共八十八使。婆沙中云有九十八使 ,卽非果計果。 ,見善者墮, 以陰入界妄計為身,執著為我 『見取』 『慢』:自恃輕他。 ,道諦除二見(身見邊見), 『貪』:對順境引取無厭。『瞋』:對違境起忿怒 惡者升,故不信因果,如數論師所計冥初 『戒取』:持牛狗等戒,非因計因 止觀輔行云:於非眞勝法中, )三十二減四 ,性寂靜故 『疑』:迷心乖理,猶豫不決 , 心滋潤故,非止而 ,等於二十八使 ,又名我見 (計三十二使) 0 , 即墮地獄 謬見湼槃生心取  $\neg$ ,集滅各除三 色無色界, 據阿毘曇說上 邊見 不行 ,不知牛狗 ,係兼十 , 上 二 0  $\neg$ 計 白

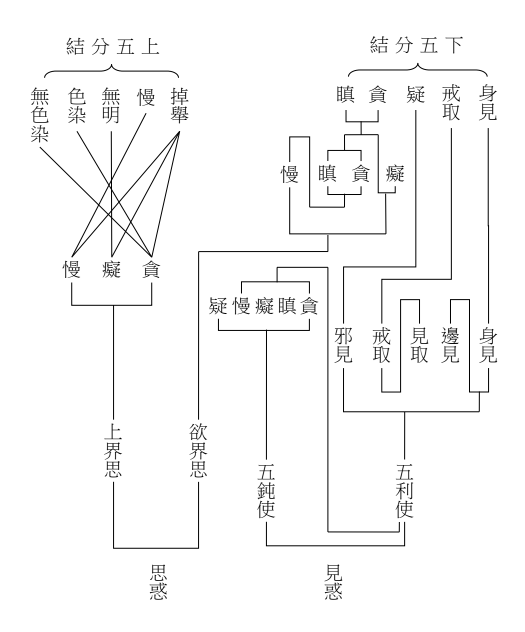
藏教,實有集締 上八地各有九品 者,上上、上中 四禪四定為八,共為九地。欲界一地中有九品貪瞋癡慢,言九品 明思惑者,有八十一品。謂三界分為九地,欲界合為一 、上下、中上、中中、中下、下上、下中、下下 , 除瞋使,故成八十一也。上來見思不同,總是 地

妙樂地 惑如四十里水 事惑,正 使上的鈍使 )正三毒 四教儀集註說 信必存。思惑雖有八十一品,對境方生,不同見惑緣法塵橫起 定生喜樂地 『初果所斷如四十里水,其餘在者如毛一渧。』 )斷障理的見惑 (貪瞋癡 ,思惑如十里水。 , 思惑為界繫思 ` ,癡攝慢,非習氣)俱生思 離喜妙樂地 ,得人空智,已無疑。了法從緣不計性實 『三界九地 (繫三界)迷事思(於五塵境起憎愛卽 捨念清淨地 :欲界五趣雜 0 (還歸於見)推利思(是利 無色界 又如止觀中說 活地 空無邊處地 (,雖有 , 見

無邊處地、無所有處地、非非想處地。

上下五分結,頌曰:身攝邊見戒攝取(邊從身起, 邪見元從疑惑生(先猶豫,繼撥無因果) (四鈍使,貪瞋癡慢。三結,身、戒、疑)以上頌下界五分結。 見思或云四流。 )三、有流(上二界諸惑,除見及癡) 一、見流 (三界見惑) 四鈍皆由利使生,是故三結攝見 四、 欲流(欲界諸惑,除見及 無明流(三界癡 戒取中有所取, 即見取) 。或云

俱定愛。以上頌上五分結 頌下五分結的欲思。無明卽癡 癡起貪瞋、二生慢,舉二攝二成欲思(舉二指貪瞋,攝二指癡慢) ,染(色染無色染) 即貪, 掉舉遍三(貪癡慢 此



滅諦者。滅前苦集, 顯偏眞理 因滅會眞 ,滅非眞諦。

之體,雖非眞諦,能冥於理 藏教滅諦,為滅有還無,因滅苦集而會眞理,可說為顯眞理的工具, 滅生死結惑之苦集,名有餘湼槃,則因滅(子縛)果滅(果縛) 因滅會眞,滅非眞諦』 ,道不能通,滅不能淨,如云籠月不能妨害, :集註云,法性(真如)天然,集不能染, 卻煩惱已,

正念、正命)。已上七科卽是藏教生滅道諦 捨)。七、八正道(正見、正思惟、正語、正業、正精進、正定 未生惡令不生,口已生惡令滅,曰未生善令生,衂已生善令增長 力(同上根名)。六、七覺支(念、擇、進、喜、輕安、定 闫觀心無常(識蘊), 껰觀法無我(想行蘊)。 二、四正勤: ⑴ 三、四如意足(欲念進慧)。四、五根(信進念定慧)。五、五 道諦者。略則戒定慧,廣則三十七道品。此三十七,合為七 一、四念處:⑴觀身不淨(色蘊) ,口觀受是苦(受蘊)

數為十二入,若色心俱迷,則色心俱開,數為十八界。 佛滅度後當依四念處行道,故念處居初。蘊處界三科之法, 論說是菩薩道,正也。淨名云,道品善智識,由是成正覺,助也。 力),單七(七覺支)、一個八(八正道)。三十七道品通正通助 根、進力、慧力、擇覺、進覺、喜覺、正見、正思惟、正精進。 戒等攝盡,戒攝三(正語、正業、正命) 二法,凡夫於五蘊起榮四倒,今文以二乘之枯四倒破之。佛將湼槃答阿難言 二處者有四(念根、念力、念覺、正念),通三學者有二(信根、信力)。 除覺(輕安)定覺、捨覺、正定),慧攝十八(四念處、四正勤、進根 『廣則三十七道品』:三四(四念處、四正勤、四如意足),二五(五根五 :念為觀慧,處為觀境,身受心法,四處卽色受想行識,五蘊亦卽包心 道以能通為義,品者類也。『略則戒定慧』:玄義釋籤云,道品雖多, ,則合色開心,數為五蘊 ,定攝十(四如意足、定根、定力 實即色心開合不 ),通定慧 ,大智度

糞穢所長養,但從尿道出 住 不能令香潔。 (3)相不淨, :有五種不淨:(1)生處不淨, 是身九孔常流不淨。 (5)究竟不淨,報盡大種分散,膨脹腐壞 。②種子不淨,識隨母息出入,攬父母遺體,赤白 4)性不淨,污業托於穢生, **調此身非蓮華**, 亦不由旃檀 傾海淨

心王不住,體性流動 樂極生悲),不苦不樂受是行苦 觀受是苦』: 苦受是苦苦(五蘊苦身,與苦境相應) (四相遷流) 0 『觀心無常』:心卽心王 ,樂受是壞苦

實不可得 意顯法中無我實性可持 觀法無我』 法有軌持二義,軌生物解,任持自性,今取軌生物解釋 ,凡夫約善惡無記法計我, 對法相奪, 但有名字

自照。 人畏敬 正思惟 長養一切諸善根 故觀奇特相 喜等覺起之,若心浮念,用除(輕安) 未破惡入理者。咎由定慧不協調,故覺了支分均調之,若心沉念,擇、進 持。定, 定,定慧力莊嚴 已生惡法 四方。 於理。 ,未生善為生 (4)『八正道 五力。 正勤 (5)說所得供養,以動人心。五 破散。慧,破邪。 (2)簡邪思惟。三、正語 ,猶如除毒蛇 、正念,正心不忘 食 , (2)為利養故說自功德。 :名同於根,令根增長日力 食 種植田園 :正道通湼槃,名出瑜伽論 - 於前念處,正念不怠,除惡生善。十住毘婆娑偈曰: 。進,信後策進。念,念正助道。定, 所願皆得,故名如意足。 如鑽木取火。』『四如意足』:念處正勤是慧 種種咒術 ,斷未生惡法,如預防流水,增長已生善,如溉甘果 ,合和湯藥。四、正業,簡非身五邪命:⑴為利養 『七覺支』:前念勤之慧,四足之定再加根力仍 。八、正命 , 簡 非 口 卜算吉凶。 (3)卜相吉凶為人說法 、捨、定、等覺攝之,攝散策昏是念 四邪命: 、正精進,勤修湼槃 ,除身邪命 (3) 仰 『五根』:信 。信,不疑。進,不退 0 (1) 方口食 · 正見, 攝心於道 0 仰觀星宿 指四諦十六行 ,為道源功德母 (4)高聲現威 0 曲媚豪勢, 、正定 !。慧 。 念 如意足屬 ,以自活 ,以觀  $\neg$ 能

以上四念處 四正勤 ` 几 如意足 七覺支 八正道等七科 為藏教生滅

道諦。

生、無量、無作不同耳,故向下名數更不再列。然四諦之中分世 出世,前二諦為世間因果(苦果集因) 然如前所列四諦名數,通下三教·但是隨教廣狹勝劣,生滅 知苦斷集,慕果修因,是故然也。 (滅果道因)。問:何故世出世,前果後因耶?答:聲聞根鈍 ,後二諦為出世間因果 無無

本文通論四諦,隨機施教,勝劣不同,暨二世因果差異

對,各論勝劣。 道可修,生死即湼槃無滅可證 住煩惱不同,道有無量相恆沙佛法不同,滅有無量相諸波羅蜜不同 不二相,滅無生相。 緣生,滅盡妙離,道正跡乘。 無生四諦為理, 』:如云陰入皆如無苦可捨 諦為實理 ,從實施權,則有事理四種四諦 別教無量四諦屬事,圓教無作四諦為理。藏通相對 『生滅』:苦集滅道各有四相遷移,如苦空無常無我 『無量』:如云苦有無量相十法界不同,集有無量相五 『無生』:如云苦無逼迫相,集無和合相 ,無明塵勞卽是菩提無集可斷 如藏教生滅四諦屬事,通教 ,邊邪皆中正 別圓相 集因 , 道

果而修因。 果修因』句,有下列簡別,凡外畏生死果而修因,內外凡位行者,則慕湼槃 界外道諦為修行初門 行因 通教菩薩修無生空理,故以界內滅諦為修行初門。別教菩薩修無量諦,故以 聲聞以苦諦為修行初門 四諦所稱順序 苦集是世間粗法,道滅是出世細法,苦為果,集為因,滅為果,道為因 初果以去為帶分果而行因。辟支不立分果(分破分證) 因聲聞根鈍,故知苦斷集慕滅修道,且藏教三乘,修生滅諦 。圓教菩薩修無作諦,故以界外滅諦為修行初門 ,辟支佛以集諦為修行初門, 菩薩以道諦為修行初門 ,乃望果

略名藏教修行,人之與位。初明聲聞位分二,初凡,二聖。凡又 ,外凡內凡 釋外凡中自分三。初、五停心, 一多貪眾生不淨

#### 觀 五多障眾生念佛觀 、二多瞋眾生慈悲觀 、三多散眾生數息觀 • 四愚癡眾生因緣觀

者)為初果向 三果向。身證(現身證滅受想定)四果向 頂忍世第一。 何以越增上慢罪。 藏教修行,明人與位,據玄義釋籤云:『若無位次將何以見賢思齊 七聖位:有聲聞四果及向,信行 信解 』毘曇有門明藏教七賢位, (憑聞法趣真解 、見得 五停心,別相念,總相念,煖 (以思惟力, (因聞入者) 見法得理)為二 、 法 行 (因思入 ,

俱解脫 信 道計為我,大乘謂八識,今指第六識) 資糧位分三,初五停心(修五法,止五過)簡分為四種心,草木心(隨時生 動(不為煩惱所動) 所得)、思(退後常思得)、護(護所得) 斷七十一品思惑盡 界沒,生色界卽般湼槃)、行般(生色界,進斷上界七十一品思惑,而般湼 欲界思惑盡)、 得二果(斷欲六品思惑盡)向三果(斷欲七、八品而不命終)、得三果(斷 解 ,斷見未盡)、得初果 、肉團心(色法所攝)、積聚精要心(如心經)、慮知心(緣慮心,外 命終尚有 、見得、身證、家家(二果向生處不一)、一種子(三果向 成論空門明藏教二十七賢位,學人(研真斷惑)十八人:信行、法行 (帶事兼修, 不行般(生色界,自然盡苦際而般湼槃)、上流般(次第上流色界 一生,倘不命盡而斷一品 中般(欲界沒,未到色界時,於中陰身般湼槃)、生般(欲 ,而般湼槃)。無學(眞窮妄盡)九人:退(遇違緣,退 得滅盡定)。相似見理名內,未得似解名外。藏教外凡 、不退(不退所得)、 (八忍八智斷見盡)、向二果(斷欲五品思惑)、 ,卽證三果)、向初果(十五心無間 、住(離退) 慧解脫(緣空直入,不得滅定) 、進(加行)、不 斷欲八

淨背捨身作證 受想定身作證 身起貪) 青瘀、壞、血塗漫、膿爛、噉、 用八背捨, 、多貪眾生不淨觀 虚空處背捨,識處背拾 (三編一切處貪 新曰八解脫治之(內有色相外觀色, 』:貪有三,臼外貪(男女互貪)用九想觀治之 (於五 塵境 無所有處背捨 散 、白骨、燒) 資生等物起貪) 非非 內無色相外觀色, 0 想處背捨 內外貪(於他 用發勝. 滅

處 想觀外色少勝處 見之八勝處治之 一切處三法為遠離三界貪愛之出世間禪, 切處為成就 依大論說靑黃赤白四色為勝 ,內無色想觀外色多勝處, (內有色想觀外色少勝處 依瓔珞為四大勝處 , 內有色想觀外色多勝處 智論云, 青勝處、黃勝處、赤勝處 背捨為初門,勝處為 0 八背捨 八勝處 内無色 白勝

修定 慈悲,三種慈中只用眾生緣慈 則觀能所一體, 起瞋覺, , 二、多瞋眾生慈悲觀 無事而瞋 則觀一 切法從緣生) 不住法相及眾生相治之) ,則觀諸對象如親眷) : 0 三諍論瞋 瞋有三, 0 。慈悲喜捨四無量心,今藏教僅用 一非理瞋 , 修無緣慈治之 順理瞋 , ,修眾生緣慈治之(行者 修法緣慈治之(修定時 (著己是他非時

行處下樂。 天下樂。婆沙論三樂,指三禪天上樂,四事中樂(飲食、乘、衣、臥具) 中冤(害中親者)、上冤(害上親者)。三樂者,諸佛上樂、菩薩中樂、諸 則上樂給上冤,中樂給上親,下樂給中親等。)上親(父母師長)、 冤親平等 (兄弟姊妹)、下親 俱舍論七周行慈 。如第一周,上樂給上親,中樂給中親,下樂給下親,乃至第七周 (朋友知識)、中人(非冤非親)、下冤(害下親者) (七境三樂, 修時先親後冤 ,再念冤仇 如過去父母 中親 ,

日氣 集註云: 有春夏時數出 心依息 轉心返照,名之為還 、出入不盡 『三、多散眾生數息觀』 用息明六妙門,謂數隨止觀還淨,攝心在息,從一至十名之為數 知入如出,故名為隨,息心靜處,名之為止,分別推析,名之為 三二 喘, 秋冬時數入,天臺數息觀,取出入無在數之,且忌出入俱數 不聲不滯 ,心無所依 :攀緣思慮日散。息有四相,有聲日風、 ,出入俱盡 ,妄波不起,名之為淨。藏教僅明數息 日息。 有數出 數入、出

為迷倒 六入 二因緣, 觸 0 無明、 、受) 有三世十二因緣:過去二因 愚癡眾生因緣觀』: 行 現在三因 、識、名色、六入、觸、受、愛、取、有、生、老死為十 (愛、 撥無因果曰愚癡,計斷常、著我 取 (無明、行)、 有) 未來二果 現在五果(識、名色、 生 一、老死 、執性實 二世

#### 顯明大師法集

未來二 (生、老死) 十二因緣:現在十(無明、 行 ` 識、 名色、六人、觸、受、愛、 有)

緣,緣無自性。十二因緣束為惑業苦三道,古頌云:無明愛取三煩惱,行有 世相謝故不常),現未二世無我體,故破著我。一念破性實,以念起必藉因 二支屬業道,從識至受幷生死,七支同名一苦道。 一念十二因緣:念起卽具十二因緣。三世破斷常(三世相續故不斷,三

障念應身相好,惡念思惟障念報身無畏,境界逼迫障念法身空寂 『五、多障眾生念佛觀』:念佛觀通大小乘,藏教僅用助道 。昏沈暗

## 二、別相念處(如前四念處是)。

受 , 領納義。心,了別義。法有二義:⑴想,以取相為義。 身受心法四處各別觀,卽境別觀別,以念持慧,名四念處 (二) 行, 遷流為義 0

受心亦無我,中間例知(以上三科名外凡,亦名資糧位 三、總相念處,一觀身不淨,受心法皆不淨,乃至觀法無我

即總相念 但觀身不淨, 至以是觀苦、無常、無我。境總觀別,利用一觀、總觀四境, 境別觀別,卽別相念,境別觀總(別於一境總用四觀,如觀身不淨 即觀受、觀心、觀法皆不淨。 )是總相念之方便,境觀俱總 如不淨觀,非 ; 乃

### 名加行位,又名四善根位) 、明内凡者有四,謂煖、頂、 忍、世第一(此四位為內凡,亦

內凡,以定資慧,加功用行,故名加行,聖道根本,曰善根 集註云:『漸見法性(偏空),心遊理內,身居有漏, 聖道未生, 故名

『煖』:總別相念為觀,緣四諦境,發似解,伏煩惱, 喻如鑽木先煙

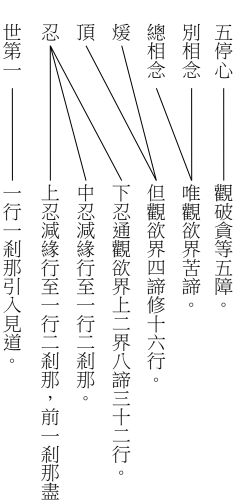
諦十六行轉明 解慧增長,復加定持,煖之極,得欲念進慧四如意定 喻登山頂暫住 ,遇難還退煖位 欲界四

#### 顯明大師法集

信進念定慧五善法增進成根 ,於四諦境堪忍樂欲忍可於心

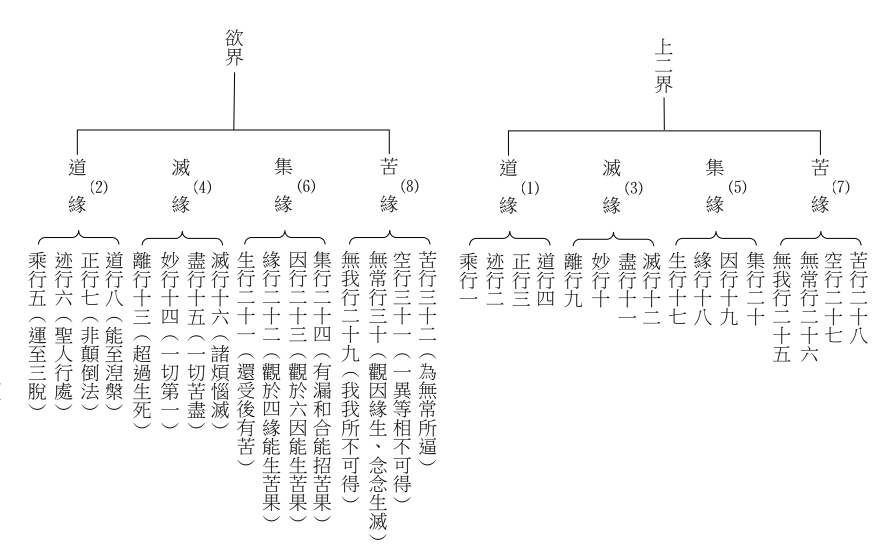
"世第一』:有漏名世間,於中最勝名第一。

七賢位修觀行相:



減, 所緣之諦亦減。 周減一行。復從前觀,從後減,至第四番減上界道諦下道行,能緣之行旣無 修四行,乃至觀欲界道行,次觀上二界道四行中,不用最後乘之一行,名一 故曰減緣必減行,減行未必減緣。例初依欲界苦修四行,次觀上界苦亦 中忍减緣減行:三界八諦三十二行,每諦下各有一行與緣同,亦與緣同

根,故墮獄一入不復再入,必至湼槃,頂雖墮,不起邪見。)忍不墮惡道 煖必至湼槃,頂終不斷善(煖頂屬藏教內凡,有退義,但有通教內凡性地善 總有三十一周減緣減行,名中忍,唯留一行幷所緣苦境入上忍位。 諦下各有一行與緣同名, (下中二忍, 上下八諦名緣,各十六行共三十二行,每諦下有三行,與緣名異,又每 雖造業而不受三途,猶生人天。)第一入離生(見道離四趣 亦與緣同減,上四下三名七周減緣,二十四周減行 **俱舍頌云:** 



教觀上篇 天台四教儀要釋

六一

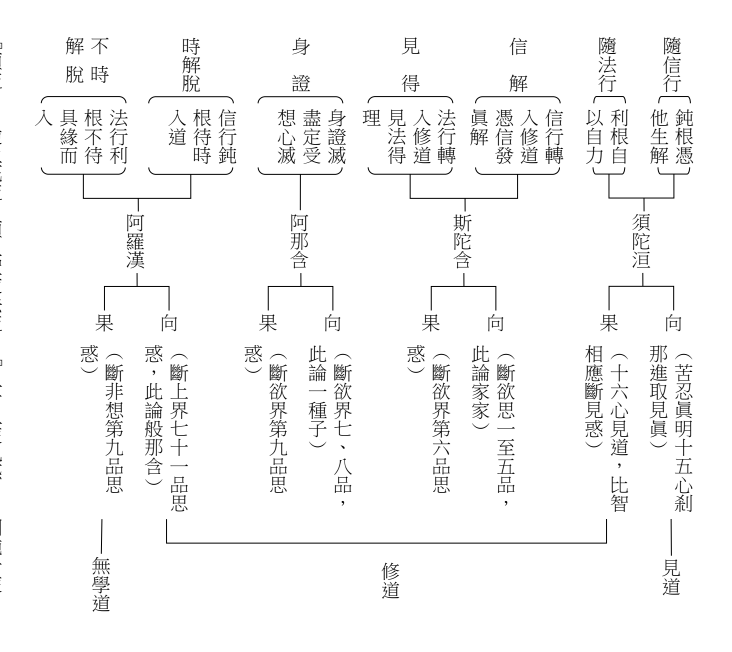
# 上來內外凡,總名凡位,亦名七方便位。

正觀不論,則為五方便位 結顯異名 。謂此七位為入聖道之方便。如總別相念合為一 ,五停破障非

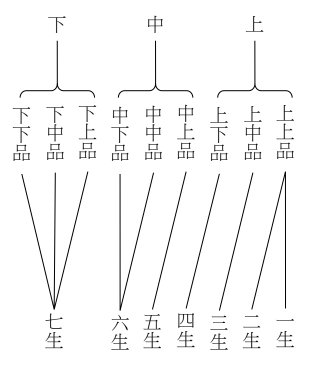
調解脫。略明聲聞位竟。 學,又云無生,又云殺賊,又云應供,此位斷見思俱盡,子縛已 此云不來,此位斷欲殘思盡,進斷上八地思。四阿羅漢 欲界九品思中,斷前六品盡,後三品猶在,故更一來。三阿那含 見真諦,故名為見道,又名聖位。二斯陀含,此云一來,此位斷 學道(四果)。一須陀洹,此翻預流,此位斷三界八十八使見惑 斷,果縛猶在,名有餘湼槃。若灰身滅智,名無餘湼槃,又名孤 次明聖位亦分三,一見道(初果)、二修道(二、三果)、三無 ,此云無

法。忍,卽忍可(印證)。苦法智者,卽能證真如之智,謂欲界生死之苦, 第一後心任運緣於八諦,用八忍八智,十六心頓發,見道為初果,十五心為 再觀上二界苦類忍、苦類智,餘三諦可知。苦,卽生死之苦。法,卽眞如之 類而觀,為苦類忍、苦類智,乃至道類忍、道類智。忍為定,智為慧,每觀 道。欲界四諦下為苦法忍、苦法智,乃至道法忍、道法智。上二界四諦下比 初果向。忍為因,智為果,忍能斷惑名無間道(無礙),智能證果,名解脫 真智明發,證真如之理。 一諦必以定慧資之,方能真智明發。其諦觀順序,先觀欲界苦法忍、苦法智 集註云,見理破惑名見道。重慮緣真名修道。真窮惑盡,名無學道 色無色界之苦,是欲界流類,故比類而知

七聖位·



묘 經生斷惑。頌云:初品潤二生,二、三、四各一 歷三界四諦成八十八數,如前釋。欲界九品思惑潤七番生死,所謂以惑潤生 『預流』 :逆生死流 ,預入聖道法流。 『八十八使見惑』 ,五、六共潤六,第七斷三 :利鈍十使



生在,論二生家家。),斷五至二向(斷至五品名二果向) 受生緣)具足,方論家家。頌云:欲斷三四品 家,斷三品則損四生,後三生在,論三生家家。若斷四品, 一間(斷至七八品,餘第九在,有一生間隔,不證圓寂。) (斷第六成一來果,彼在天上,一來人間而般湼槃。)斷七或八品,一生名 『家家』: ,斷九不還果(九品全斷,更不還生欲界) 受生處不一 人中三洲,天上六欲。三緣(斷惑緣、成根緣 ,三二生家家(此二句正頌家 ,斷六一來果 則損五生,後二 此則第三向(向

斷惑損生,分次斷、超斷根性

次 斷 惑損生,三緣具足,得論家家 惑損生,三緣具足,得論家家。 得初果已,起加行,斷二必三,斷五必六 非斷惑損生,無斷惑緣 得初果已,不起加行,任運經於七生斷九品 惑 ,

超 斷 本斷超 大 超 超 在凡位聽法聞善來比丘 教內弟子習定,論家家 果超果不定。 外道修世禪,極至三果 , , 無成根緣 成阿羅漢 一種子乃至無學 , 無受生緣 向

大大超

如佛一念正習俱盡

名一來果。三果斷欲界下三品思惑盡 種那含,中般 上八地思惑,於彼漏盡,取證四果而般湼槃,就此論般湼槃〔俱舍明三界七 二果已斷欲界九品思惑中的前六品,尚餘三品 無色般 、生般、行般、不行般、上流般(色界) (無色界)〕 ,潤欲界生因已斷,生色無色界,進斷 ,故更來欲界一生斷之, 如前說,現般 欲

智) 智) 釋,含三義, 識之至極禪定,斷上八地七十二品思惑盡,四智已圓〔我生已盡〔說集諦 ,梵行已立(說道諦智),所作已辦(說滅諦智),不受後有(說苦諦 阿羅漢果(修四禪八定及滅受想(滅盡定),九次第定,止息一切 〕,研眞斷妄、名有學,眞窮惑盡 一殺賊,從破惡得名。二不生,從怖畏得名。三應供,從乞士 、名無學。阿羅漢言無翻 , 因果對 小

法身者, 解脫身、 『子縛』 分卽分齊 解脫知見半分 :見思煩惱 法卽戒定慧諸法 0 『果縛』 『泯智』 身 五陰報質。 即滅慧身 , 即聚也  $\neg$ 灰身』 聚集諸法以成其身 解脫知見中半分。五分 :卽滅戒身、定

具法身般若 孤獨解脫 小乘解脫不具身智(灰身泯智) 日孤獨 大乘解脫

觀物變易,自覺無生,故名獨覺。兩名不同,行位無別。此人斷 因緣,覺眞諦理,故言緣覺。言獨覺者,出無佛世,獨宿孤峰 起。若滅觀者,無明滅、則行滅,乃至生滅則老死滅。因觀十二 合之異耳。云何開合,謂無明行愛取有,此之五支合為集諦,餘 十一生(未來受生事)、十二老死,此是所滅之境。與前四諦開 取(凡見一切境,皆生取著心、此二未來因,皆屬煩惱,如過去 至受名現在五果)、八愛(愛色、男女、金銀、文物等事)、九 根成此胎中)、六觸(出胎)、七受(領納前境好惡等事, 識(托胎一分氣息)、四名色(名是心、色是質)、五六入(六 七支為苦諦也。旣名異義同,何故重說,為機宜不同故。緣覺之 無明。)、十有(業已成就,是未來因,屬業道,如過去行。 次明緣覺 二界見思,與聲聞同 人,先觀集諦,所謂無明緣行,行緣識,乃至生緣老死,此則生 (煩惱障 ,亦名獨覺 、煩惱道) 。更侵習氣,故居聲聞上。 、二行(業障、業道,此二支屬過去) , 值佛出世,禀十二因緣教,所謂一無明 從識

世,法已滅,無師自悟,觀外因緣得道,日獨覺。 辟支迦羅,此翻緣覺,或釋獨覺,聞十二因緣以悟道,曰因緣覺;

根圓具生眼等六情。教中明胎中,初七曰歌羅邏,翻凝滑。二七曰頞部曇, 四未圓,曰名色,名是心,色是質。『六入』:入胎六個七日,髮毛爪齒五 流愛為種,納想為胎。『名色』:胎中第五個七日形位,已具身意二根 即所發無明而運行。 無所明了,故曰無明。有根本、枝末之分,此屬枝末無明, 六七日髮毛爪齒位,七七日具根位, 。三七曰蔽尸 無明』:集註云:過去一切煩惱,皆是無明, ,翻凝結。四七日羯南 『識』:邪念托胎一分氣息,剎那具壽煖識三事,所謂 止觀輔行明胎中三十八個七日 ,翻凝厚。五七日鉢羅奢佉 體卽是癡, 卽見思。

教觀上篇

五塵, 『愛』: 死,終無明,名逆觀。無明緣行等為流轉門 立病支。 及施僧一訶勒果(五果之一, 『老死 馬腹、入驢胎,塗炭曾經幾度回,剛從帝釋殿前過,又向閻君鍋裏來。 取支為能起善惡業,成三有之異熟果。『生』:有後受五陰之身,所謂 受」 二百六十六天,共成九個月。 『取』:人生二十歲後,血氣方剛,較前淫欲轉盛,四方追求。 ,故十二有支為所滅之境 。九十一劫命不中夭,年百六十歲不識頭痛 中生五識 Ĺ 人生十四、五歲至十八、九歲間 人生五、六歲至十三歲間,能領納分別前境,然未起貪淫之心 更有逆順觀察,流轉還滅二門,如始無明,終老死 :住世衰變曰老,身毀命終曰死。唯識論云:薄拘羅,昔持不殺戒 ,根塵識三合生觸,但於違順中庸境, 『觸 『餘甘子,訶梨勒,毘醯勒,畢鉢梨, :人生三、四歲時,眼等五根 ,貪愛男女情境,尚未普遍追求 ,於觀智相應則無明滅乃至老死 ,以病境並不普及 未起苦樂捨等見 ,名順觀 『有 , 胡 1。始老 ,故不 <u>.</u> 對色等  $\neg$ 前 鑽 0

<u>±</u> 羅漢從山中來,即第三類 二者出無佛世。三者雖生佛世, 『出無佛世 :獨覺有三類, 一者知佛出世卽先入滅 願見佛故 ,不卽捨壽, 亦不被移 或佛神力徙於他 五百

習也。 **瞋習** 均屬思習 跏趺坐禪,轉教外道苦行,皆證諸佛。 王醒見花落林毀,悟諸無常, ,命去之則不復聲,思此聲從因緣生,悟證辟支佛果。又如獼猴見支佛 大論云:舍利弗昔為蛇,以放毒不能再吸,雖入火死,得聖果,仍餘 畢陵伽渡河 觀物變易 ,自覺無生』:大論云,有國王遊罷偃臥,侍女採花毀樹 , 呼河神斷流 斷結成辟支佛。又有國王命宮女摩身,為環飾 ,神告於佛命懺悔, 『更侵習氣』:大經云,我衣我鉢見 仍呼小 ·婢莫瞋, 慢習也

即煩惱無數誓願斷 未度者令度,卽眾生無邊誓願度,此緣苦諦境。二未解者令解 次明菩薩位者,從初發心,緣四諦境,發四弘願,修六度行 此緣集諦境。三未安者令安, 即法門無量誓

願學 此緣滅諦境 此緣道諦境 0 四未得湼槃者令得湼槃, 即佛道無上誓願成

乘原一乘,九界同歸佛界,故無三祇百劫伏惑之事。 禀教,方等受淨名彈斥,般若領二乘轉教,八大乘至法華聞三周說法,則三 論云:豈有菩薩具足三毒能集佛法,乃龍樹申通摩訶衍以實斥權義 化菩薩,二乘斷結取證,菩薩伏惑行因,歷三祇修福慧,百劫種相好, ,就權乘說 菩薩,具云菩提薩埵,翻大道心眾生,亦名覺有情。藏教正化二乘 。見思阻乎空寂,塵沙障乎化導,菩薩成道時二惑同斷 ,蓋鹿苑 乃可 0 ,

因,得滅諦湼槃。餘文可知。 出三界火宅苦諦,解三界二十五有集諦,安於三十七品道諦,滅二十五有牛 劫種相好。)成道不同。藏教菩薩,觀四諦境,發四宏願,僅限於見愛眾生 但名自行,與菩薩修六度歷四階(語出楞伽:初僧祇、二僧祇、三僧祇、百 則滅有還無,道則對治易奪,名生滅四諦,菩薩依四諦境而發弘願 ,境、誓、行相承相輔,方不落虛願狂行。二乘雖有持戒乃至無愚癡行 緣四諦境 ,發四宏誓修六度行』:苦則三相遷移,集則四心流動,

莂,號釋迦文,爾時自知作佛,口未能說,若望聲聞位卽煖位。 千佛,名第二阿僧祇,此時用七莖蓮華供養,布髮掩泥 卽五停心,總別念處(外凡)。次從尸棄佛至燃燈佛,值七萬六 離女身,及四惡趣,常修六度,然自不知當作佛,若望聲聞位, 分限者。從古釋迦至尸棄佛,值七萬五千佛,名初阿僧祇從此常 言三阿(無)僧祇(數)劫(時)者,且約釋迦修菩薩道時,論 旣已發心,須行行填願。於三阿僧祇劫,修六度行,百劫種相好 次從燃燈佛至毘婆尸佛,七萬七千佛,名第三阿僧祇滿,此時自 亦向 人說 ,必當作佛,自他不疑,若望聲聞位卽頂位 ,得受記

六八

#### 許時 途難可定判,有云大千盲人治差為一福等。 ,修六度竟,更住百劫,種相好因,修百福成 相 0 福義多

海 前文發上求下化四宏願,本文明三祇修福慧行 福慧資導,福除事障 ,慧盡理障,事理圓融 (前五度為福,後一度為 故云:若非行 山莫填願

懈怠 羼提 精進 生滅空慧 獅子奮迅三昧。修禪 心作喜,十、心作攝,十一、心作解脫,十二、觀無常,十三、觀出散, 法二施,能度慳貪。持戒,梵語尸羅 1、八勝處、十一切處。 、觀離欲、十五、 、知息徧身,五、除諸身行,六、受喜,七、受樂,八、受諸心行,九 ,十六特勝,勝於四念處:一 。 禪 定, 謂生法二忍,能度瞋恚。精進,梵語毗梨耶,說身心二種精進 如救頭然 修六度行 ,能度散亂 梵語禪那 。 禪 那, 觀滅,十六、觀棄捨。觀練熏修。觀禪 行施,盡命傾財。持戒, 0 智慧,梵語般若,分文字觀照實相,此屬照偏空理之 , 練禪 此云靜慮,有世間禪 四儀湛寂,智慧, 超越三昧。 、知息入,二、知息出, 四禪、四空滅盡定之九次第定。熏禪 ,分性遮二戒,能度毀犯。忍辱 、出世間上上禪(自性九種大禪 一念圓明。布施梵語檀那 防遮護性。忍辱 (四禪八定) 三、知息長短 、出世間禪 , 就 九想、八背 割水 梵語 能度 有財 0

他名頻婆,千萬頻婆名迦他 數不能知名一 7、京、 ,二十個小劫為中劫,四個中劫為大劫 阿僧祇劫 垓、 壤 阿僧祇 、秭、溝、澗 :俱舍云:時之極少名剎那 ,如十千名萬 過迦他名阿僧祇 、正、載。劫分大、中、小,如一增減為一小 ,十萬名億 , ,時之極長名劫 千萬億名那由他, 此云無央數。 。大論云:極 此方數法有億 千萬那由

故不住湼槃。 釋迦修菩薩道時 ,故顯其果。 牟尼準本行經,翻寂默,是字,取智慧冥理,故不住生死 『古釋迦』:準本起經 』:婆沙中說釋迦已成佛 ,翻能仁,是姓 ,係明其行因 ,取慈悲利物 彌勒居補

婆沙云, 過去久遠人壽百歲,有佛出世名釋迦牟尼, 剎帝利釋種,

教觀上篇

摩耶 字弟子眷屬如今世尊無異 命阿難至陶師 父名淨飯 ,子名羅睺羅,侍者弟子皆如今佛 (名廣識)處求胡麻油塗洗而痊 ,彼陶師者即今釋迦 古釋迦涉路度生為風所 陶師發願 , 將來成佛名

名鞞恕婆。另賢劫四佛, 之前九十一劫初有毗婆尸佛,三十一劫有二佛,一、名尸棄,秦言火,二、 棄佛 :卽罽那尸棄佛,此云寶髻。非過去七佛中之第二佛(賢劫 一拘留孫 0 口拘那含牟尼。曰迦葉。 四釋迦牟尼。

女身 不退,常識宿命 別。不生惡趣卽位不退,不生邊地,諸根完具,不受女身,常行六度,卽行 一生人天、二生富貴、三男身、四根具、五知宿命。二說係按遇緣不遇緣而 ,四、形殘,五、喜忘 『常離女身』:妙玄說第三僧祇始離五障 即念不退。 (離忘想分別) 。戒疏則云, ,一、惡道,二、貧賤,三、 初僧祇得五種功德

故不自知作佛,藏資糧與通乾慧地齊 自不知作佛 :五停心、 總別相念為藏教外凡位,未進內凡煖位似解

然燈佛 :梵語提洹竭 ,此云然燈,瑞應經翻為錠光

瞿夷女買五華,及女所寄二華,獻然燈佛,女並誓言後世願與善慧為妻。善 釋迦牟尼, 覆之,並求佛出家,然燈踐已曰,善來比丘鬚髮自落,袈裟著身,時善慧卽 於五濁惡世當得成佛,號釋迦文,善慧見地濁濕,卽脫鹿皮衣掩泥,又解髮 慧所獻五華住於空,後散二華住佛兩邊, 七莖蓮花布髮掩泥』:釋迦於因地名善慧,為人講道, 瞿夷女者卽耶輸陀羅 然燈讚善慧言,過九十一劫號賢劫 得伍佰錢

似解 釋迦文佛到罽那尸棄佛為初阿僧祇劫,至然燈佛為二阿僧祇 三僧祇, 有如佛者 足讚弗沙佛 』:居莊嚴劫末七佛之首, ,故自知作佛 自知作佛 係兼百劫種相好言 (天上天下無如佛 精進 , 口不能說 ,心未分明 ,故超過九十一大劫而成佛 翻勝觀 此三祇義,出大論俱舍婆沙。大論云:從過去 ,十方世界亦 故口未能言 通教佛行因,望藏聲聞位 ,釋尊因地於此劫種相好 無比 , 藏加行與通性地齊 。優婆塞經云:於迦葉佛滿 ,世間所有我 即內凡煖位 ,至毘婆尸佛為 盡見 ,以七日夜翹 0 『毘婆尸 , 切無

第三滿值勝觀佛(毘婆尸) 畏難,卽頂法之位。通佛行因三祇位,在乾慧、性地、伏見思,與藏七賢位 齊,若以別十信,圓五品位 觀解分明, 三阿僧祇 。俱舍云:第一阿僧祇滿值寶髻佛 如登山頂,四顧分明,內心了了, 0 ,亦相齊也 『必當作佛, 自他不疑』:是時菩薩行六度行 自知當得作佛, ,第二滿值然燈佛 亦向他說無所

轉用三千二百福修成三十二大人相,名清淨身,方稱菩薩摩訶薩 天竺所好,現三十二相八十種好。『修百福成一相』:修十善各有五種心 (下、中、上、上上、上中),初心及滿心共百心名百福而成一相 更住百劫種相好因』:於欲界、人中、南洲、男身、佛世、能種 如是展 隨

智滿。望初聲聞位,是下忍位。 沙佛進滿,尚闍黎鵲巢頂上禪滿 提仙人為歌利王割截無恨忍滿,大施太子抒海並七日翹足,讚弗 修行六度,各有滿時,如尸毘王代鴿檀滿,普明王捨國尸滿 ,劬嬪大臣,分閻浮提七分息諍

本節文示六度滿相。

鴿,並說『是我此肉身,恆受老病死,不久當臭爛,彼須我當與。』遂割肉 尚不及地獄十六分之一, 授鷹,為求與鴿輕重相等,最後攀秤欲上,盡對於鴿,以肉盡筋斷 其結果少。』二人遂商議作鷹(天帝) 菴樹華(魚子難長、菴羅少熟),三事(發心、魚子、菴樹華)因時多 行六度已滿將成佛 ,並自責曰,汝須堅固,勿得迷悶,眾生墮憂海,應救護之,何為懈怠 ,為布施滿 『尸毘』翻與 ,可詣彼訣疑,天主引智度論四曰: 。天巧師毘首羯摩,見天帝命將盡而憂苦, 時佛來贊必成佛也,王自作誓,心不惱亂 、作鴿(毘首)以試之,尸毘王為救 『菩薩發大心,魚子 告以有大菩薩 ,欲上而 使平復 , 及

酬答山神共誓取一千王 小人大,妄語 普明王(須摩陀王) 入地獄 , , 普明王已允施捨婆羅門,而今失信是故懊惱 我今守實語 持不妄語戒 ,曾言: 實語第一戒 寧失身壽命。為兩翅鳥王鹿足所捉, , 實語升天梯

清淨 相 足放回七日行施 遂全部釋回 ,並請法師說苦空無常無我等義,便來就死 , 諸王各承不殺之恩 ,共住於此 即今王舍城 鹿足聞之信心 ,為持戒滿

鼻 中行獵, 羼提仙人, 睡息時,綵女求仙人說法,及醒誤會仙人誘惑,以利劍截其手足耳 紅血變為白乳 在林中修忍辱行,時歌利王(翻惡世無道 但林中龍神雨雷電霹靂,王遂被害,為忍辱滿 帶諸綵女於山

聞室,逝宮天處十方無,丈夫牛王大沙門,尋地山林遍無等。因此精進,超 協助 頂髮際生卵 於在彌勒前成佛。尚闍黎 滿相 中在寶龕中入火界定, :釋迦與彌勒同在弗沙佛時, 大施太子行精進行 ,海水減半 ,及起定恐頭上鳥卵損壞,遂再入定,至小鳥飛去始起定,為禪 ,龍恐海枯 ,為濟貧,抒海取珠, 威光赫奕 (螺髻仙人)得四禪出入息斷,鳥以為木,在其頭 ,送珠與之,為精進滿相。 分修利他自利行 ,特異於常,釋迦見之讚曰:天地此界多 筋骨斷壞 ,彼佛欲  $\neg$ ,終不懈廢 七日翹足讚弗沙 釋迦先成佛 感諸天 , 至

劬嬪大臣 ,分閻浮提地 ,城邑聚落人民平均為七分而息諍 為智慧滿相

用此智慧修行六度,能忍六蔽 』:下忍通觀欲界上二界八諦三十二行智慧力強 , 煩惱力弱

### 位 次入補處 「,次一剎那入上忍位,次一剎那入世第一位 ,生兜率、託胎、出胎、出家、降魔 安坐不動為中忍

世第 列降魔相 魔卽法界 二託胎、三出生、 位 本節文為因心滿 名剎那 0 故知大小相之異, 無降魔相有住胎 仁王經說 四出家、五降魔、六成道、七轉法輪、 一念中有九十 、果覺圓 乃開合之殊。 小乘不談常住 、大願遂而成道。文具八相 剎那 , 剎那有九百生滅 此八諦之後,縮觀減緣減行,成 , 無住胎,有降魔相 八入湼槃 一從兜率天下 俱舍說 但華嚴經

真,只行三百由旬,入化城耳。略明藏教竟 釋,三人修行證果,雖則不同,然同斷見思,同出三界,同證偏 現老比丘相,薪盡火滅,入無餘湼槃者,卽三藏佛果也。上來所 成劣應丈六身佛。受梵王請,三轉法輪,度三根性。住世八十年 發真無漏,三十四心頓斷見思習氣,坐木菩提樹下,生草為座

智(解脫道中證理觀慧) 指菩薩正習俱盡而言,卽無始本具之無漏種子,經定慧熏修所發現行,能證 真諦我空真如。『三十四心』:上下八諦各一忍(無間道中斷惑禪定)、一 八智,名十六心,修道約三界九地,各一無礙, 本節文為斷結成佛,說法度生,緣盡入滅,結歸藏教。 ,忍智具足,卽斷見惑,見眞諦理,故曰見道八忍 一解脫名十八心,其成三十 『發眞無漏』:

壞煩惱 係乘願再來。至云夫人生千子有疑為違反生理者,不可以凡情測度佛境界, 其輪本來常清淨。三轉者,卽示轉,勸轉、證轉四聖諦,為十二行法輪,能 況能懷姙佛陀者非一般凡婦所為。 王,請千兄轉法輪,次子願為密蹟金剛,護千兄法。足證請法主,護法者均 來成佛次第,釋迦拈居賢劫千佛第四尊,第二夫人生二子,第一子願作梵 『受梵王請』:正法念經說,昔有國王有二夫人,第一夫人生千子,試 『三轉法輪』:淨名經云三轉法輪於大千

暮寂,釋迦壽不滿百歲,意謂捨壽二十年,陰庇末世弟子 『住世八十年』:佛壽不等隨緣而現,如彌陀無量壽,大論說須扇多佛朝現 『度三根性』:下、中、上根,為聲聞三轉,緣覺再轉,菩薩

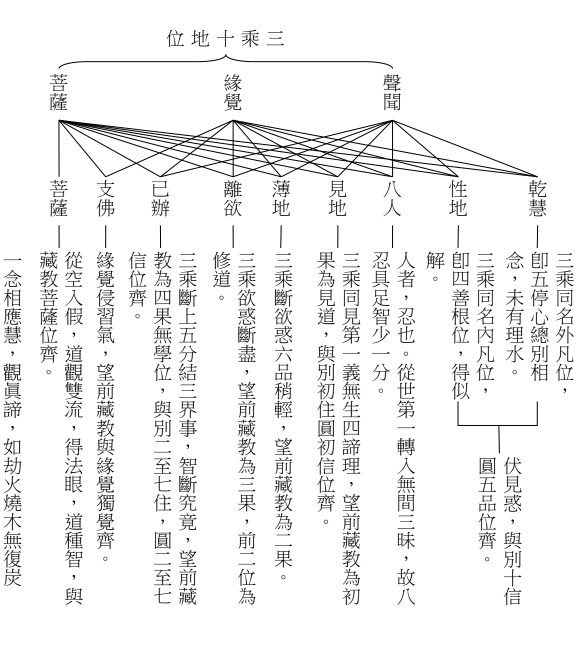
拘尸那城入火光三昧燒身,滅度留舍利為人天福田。大乘則云機薪旣盡 薪盡火滅』:佛身名薪,智慧名火,灰身泯智,名無餘湼槃。小乘見佛於 現老比丘相』 :藏教佛示同人法,現丈六比丘身,別於別教尊特身 應

三人所修諦緣度三因有別 而同斷見思, 故證果小同。  $\neg$ 由旬 卽踰

說 繕那 明為五百。約修觀說,空觀為三百, 餘國土為四百,實報國土為五百,約斷惑說 ,分大八十里,中六十里,小四十里。約生死說,三界果報為三百 假觀為四百,中觀為五百。化城對寶所 ,見思為三百,塵沙為四百,無 , 有

謂三人同以無言說道,體色入空,故名通教。依大品經,乾慧等 次明通教者。通前藏教,通後別圓,故名通教。又從當教得名, 十地,卽是此教位次也。

謂 佛以前屬因位,故不立分果,但斷惑亦有次第。 薄地學遊戲神通,多修從空入假觀,從辟支佛地學雙照二地入菩薩地,辟支 行皆學,而不取證,佛地亦學亦證。 無通塞二相,任運虛通,入第一義。大品經云:『從乾慧地,至菩薩地,皆 華、鏡像,所謂 通近如三藏,通遠如別圓,藏教明生滅四諦,此教明無生四諦,為大乘之初 ,正為菩薩,傍通二乘。 『體色入空』: 『解集無集而有真諦』,若知無生無滅,生滅自滅,而有真諦,信湼槃道 通教,為三乘共禀之教,同以無言說道體法入空,通前通後約菩薩說, 『解苦無苦而有眞諦』,了集無和合相,不為結業流轉,所 』乾慧地至見地,多用從假入空觀,從 瞭解陰入界法如夢幻、水月、空



斷三界八十八使見盡,發真無漏,見真諦理,與藏教初果齊。五 與藏教四善根齊。三、八人地。四、見地,此二位入無間三昧 別等三位齊。二、性地,相似得法性水,伏見思惑,卽內凡位 乾慧地,未有理水,故得其名,卽外凡位,與藏教五停心總 佛地 十信位齊 灰,與藏教佛果,別教八至十住,圓教八至

薄地,斷欲界九品思前六品,與藏教二果齊。六、離欲地,斷欲

為座,現帶劣勝應身成佛 機緣若熟,以一念相應慧,頓斷殘習,坐七寶菩提樹下,以天衣 辟支佛地,更侵習氣,如燒炭成灰。九、菩薩地,正使斷盡, 斷正使不能侵習,如燒木成炭,與藏教四果齊,聲聞位齊此 界九品思盡 二乘同,扶習潤生,道觀雙流,遊戲神通,淨佛國土。十、佛地 ,與藏教三果齊。七、已辦地,斷三界見思惑盡 0 , 但 與

『乾慧』:三乘之初,能觀之智強 ,但所照之惑未亡,真諦理水未顯

加行位 於諸器世間 習為受生之緣而已。 乘齊,復聞別理,得受別接,故有共不共義。『扶習潤生』:藏教為扶惑潤 則恐,故留惑不斷,永異二乘,通教正化菩薩傍化二乘,故不妨說斷惑與二 畢陵伽婆蹉慢習,罵河神為小婢。『菩薩地』:正使習氣斷盡,從空入假, 佛後集法時命阿難出,不與共住,言汝漏未盡,不得以不淨之人而集佛法 佛地』:緣覺智力勝,故能侵除煩惱殘習。習氣如難陀淫習,在大眾先視女 五下分結盡(身見、戒取、疑、貪、瞋),離欲界煩惱。 能斷欲界九品思惑中前之六品,欲界惑薄,故曰薄地。 斷八十八使見惑。『薄地』:八人見地斷見,思惑猶存,薄地不但斷見,並 臧通二教菩薩同未見中道,但藏教正化二乘傍化菩薩,如云菩薩斷惑,二乘 無色染)。『聲聞位齊此』:聲聞定強智弱,如小火燒木猶有炭存。『辟支 無色愛卽眞,斷見思正使盡未能侵習,五上分結盡(掉舉、慢、無明、色染 [忍具足智少一分為十五心,曰八人地,至十六心滿, ,通教曰扶習潤生、正使牽生死,習氣不牽生死。總之,以誓願受生,扶 。舍利弗瞋習,佛說舍利弗食不淨食則吐食,終不受請。 性地 。性地中 『遊戲神通 正覺世間、 :過外凡資糧位,相似得煖位無漏性水,入頂位乃至世第 無生四諦解慧轉勝 『道觀雙流』:修六度之化道,體法空之空觀 』:瓔珞經云 有情世間 神名天心 往返其間 『八人地,見地』 ,通名慧性 猶如兒戲 入見道,名見地 『離欲地』:斷欲界 『已辦地』:體色 ,菩薩承禪定力, 此二位入無間三昧 摩訶迦葉瞋習 不作分別 兀

幻事。

習盡成佛,藏佛因伏果斷,通佛因果俱斷,通菩薩從已辦地留習潤生,到佛 云 地頓斷殘習 河到邊底,以誓潤生,八相成道,眾生機緣成熟,以一念空慧與無生理相應 ,菩薩取於淨土,皆為饒益眾生。『佛地』:如劫火燒木無炭灰 『淨諸國土 』:通教菩薩斷殘習為淨土果,行六度是攝淨土緣 ,如象度 ,淨名經

為丈六尊特合身佛,為鈍根二機所見,住空故劣,住中故勝 中道,實為一佛,機見有異 丈六身佛住真諦,丈六尊特合身佛雙住真中,尊特身佛雙住俗中,法身佛住 吉祥草,或見坐天衣,或見坐七寶,或見坐虛空。『現帶劣勝應身』 七寶樹天衣座』:寶樹表殊勝,天衣表自然,初坐樹下有四相或見坐 , 金光明疏云

若見不但中,圓教來接,故言通後。 因雖殊,果與藏教齊,故云通前。若利根菩薩,非但見空,兼見 異,證果雖異,同斷見思,同出分段,同證偏眞。然於菩薩中有 諸法實相,三乘皆得,亦不名佛,卽此教也。此教三乘,因同果 盡。經云三獸度河,謂象、馬、兔也,喻斷惑不同故。 為三乘根性,轉無生四諦法輪。緣盡入滅,正習俱除 不空,不空即中道,分二種,謂但不但,若見但中,別教來接 二種,謂利鈍。鈍則但見偏空,不見不空,止成當教果頭佛。行 又經云,

本節文明說法、湼槃、引經、同異、利鈍等義。

所熏修,另有生身、法身、全身、碎身舍利之別。 所見,機薪旣盡,應火云亡,留舍利為人天福田,舍利此翻骨身,是戒定慧 訶衍無生四諦法輪。 轉無生四諦法輪』:為說法相,權智轉三藏生滅四諦法輪 『三獸渡河』:三獸渡河得水深淺,湼槃經說, 『緣盡入滅』:為湼槃相,鈍根所見乃身滅智亡,利根 『炭灰俱盡』:炭喩正使 河喻空理, 實智說摩

為大乘初門 湼槃華嚴二經以釋。 與不接論根利鈍也。『止成當教果頭佛』:從因至果而成佛。 緣度不同,三果小異,習盡不等。『然於菩薩中有二種,謂利鈍 集註云: 相三乘皆得亦不名佛 正習俱盡如象得底,支佛侵習如馬次深,聲聞斷正使, 臧教伏惑行因,通教扶習潤生。斷惑證理,藏通無二,故得通前 幻有之俗名為諸法,卽空之理名為實相, ,最利根受圓教接,稍利根受別教接,鈍根者不能受接,此約接 『因同果異』:三因大同,共觀卽空之理,與藏教修諦 :華嚴經云,諸法實性相,三乘亦皆得, 以中奪偏故不名為佛 如兔最淺 『行因雖殊』 而不名為佛 『諸法實

地聞中,通菩薩利根者,八地被別教接 『若見但中別教來接』:出空有之表而顯中,離邊曰但中,大品云

點示為機要(非漏非無漏, 佛法,如鏡現相而無作。)古明被接有三義,以含中為發源(一眞含二中) ( 利根發昔所習別圓之解,而被別圓接,鈍根同二乘至法華方會。 ) 即八地普入佛剎)。三、種類俱生無行作意生身(九地以上覺一切法皆是 切法趣是圓法。楞伽經三種意生身(通教菩薩得如幻三味,隨意所至。 、三昧樂正受意生身(卽三四五地心寂不動)。二、覺法自性性意生身 『若見不但中圓教來接 空不空,一切法趣,三根解源。 』:卽邊,名不但中 日通後,空不空是別法 ),發習為根性

同,若似位被接 接,中根之人五地六地,下根之人七地八地。所接之教,真似不 問何位受接,進入何位?答受接人三根不同,若上根三地四地被 ,別十迴向,圓十信位,若眞位受接,別初地圓

見不空,被別地圓住破無明顯法身之真位所接,名勝進接 圓信皆斷見思位 (三地以後斷惑位 ,被別向所接 本節文明受接分三根 俱為似位 (住行向為三賢位) 不接賢(二地以前伏惑位 ,入位有真似。 名按位接 0 , 修中道伏無明被圓十信接 『似位 真位』: 接眞 分真之位,通教根利能 相似之位 。又別圓接通, (後七地) ,謂通教斷見 以別向

(前二地 若圓接別,接俗(三賢位)不接真(別地證道同圓

引入實,豈不巧哉。般若方等部内,共般若等,卽此教也。略明 雀門中,何妨庶民出入,故人雖有小,教定是大,大乘兼小,漸 望藏教,則一概為利。問:教旣大乘,何故有二乘之人?答:朱 中下異,望通三人,則一概鈍根,故須析破也。通教則界內大巧 同,所證雖同,大小巧拙永異,此之二教是界內教。藏教是界內 同行三百由旬,同入化城,何故分二?答:誠如所問。然同而不 問:此藏通二教,同是三乘,同斷四住,止出三界,同證偏眞 大調大乘初門故,巧謂體色入空故,雖當教中三人上中下異,若 小拙,不通於大故小,析色入空故拙,此教三人,雖當教內有上 ,

本節文簡別藏通二教同異巧拙

法歷四相入空,謂拙 通但教化凡聖同居土六凡法界也。『析空』 :約四土說,別圓兼化界外方便實報寂光等土四聖而言,藏 :為藏教所修生滅觀法

調巧 體空』 為通教所修無生觀法,瞭解諸法當體卽空,不必分析而空也

玄武 說『共般若』 三乘共聞者判屬於通,俱名共般若,以方等重在彈斥,共義稍疏 部內共般若』:三藏教有四阿含部,今通教無別部 。以通教通前後大小 :天子所立南門日朱雀,東門日青龍, 以上僅 『略明』 耳 西門日白虎 ,凡方等般若中 ,故文中只 ,北門日

聞緣覺所知。諸大乘經,廣明菩薩歷劫修行,行位次第,互不相 次明別教者。此教明界外獨菩薩法, 別後圓教,故名別也。湼槃云 , 教理智斷行位因果,別前一 四諦因緣,有無量相 , 非 聲

攝 豈得定說 地,湼槃明五行。如是諸經增減不同者,界外菩薩, 妙覺為佛。瓔珞明五十二位,金光明但出十地佛果 ,此竝別教之相也。華嚴明十住十行十迴向為賢 , , 隨機利益 勝天王明十 十地為聖

本節文明別教,暨其教內依諸經所列位次。

差別,位則位不相收,因則一因逈出,果則一果不融。』華嚴明三賢十聖及 五十二位為信住行向地等妙,依因位退妙覺加十信為六輪,以妙覺無惑可催 妙覺,不列前後因位,前無十信,攝信於住,後無因位之極的等覺。瓔珞經 教則獨被菩薩,理則隔歷三諦,智則三智次第,斷則三惑前後,行則五行 湼槃經聖行品明四種四諦,別教為無量四諦法而不被二乘。集註云:

天行(第一義天,天然之理)、病行(示同煩惱)、嬰兒行(示同生善) 及妙覺。)『五行』:聖行(戒、定、慧)、梵行(菩薩所修慈悲喜捨)、 順忍,指別四至六地。四、無生忍,指別七至九地。五、寂滅忍,指別十地 成十四大士。五忍:一、伏忍,指別三賢。二、信忍,指別一至三地。三、 地佛地,而不辨三十心及等覺,但仁王般若明五十一位無等覺,仁王偈云: 十善菩薩發大心,長別三界苦輪海。』(天臺以十地為士,住行向等覺為四 『五忍功德妙法門,十四正士能諦了,三賢十聖忍中行,唯佛一人能盡源 金光明經指西天竺真諦法師於梁朝所譯者。勝天王經屬般若部,但明十

十地等覺為因,妙覺為果,大分如此,自下細釋。 聖,就凡又二,信為外凡,住行向為內凡,亦名為賢,約聖亦二, 以五十二位束為七科,謂信住行向地等妙,又合七為二,初凡二 然位次周足,莫過瓔珞經,故今依彼,略明菩薩,歷位斷證之相

向、八護法、九戒、十願,此十位伏三界見思煩惱,故名伏忍位 初言十信者,一信、二念、三精進、四慧、五定、六不退、七迴 (外凡)與藏教七賢位,通教乾慧性地齊。次明十住者,一發心

住 灌頂(以上三住斷界內塵沙,伏界外塵沙,前二不知名目。)亦 十位為三賢,亦名內凡,從八住至此,為行不退位)。 明習中觀),亦名道種性,行四百由旬,居方便有餘土(以上三 順一切眾生、八真如相、九無縛無著解脫、十入法界無量(伏無 諸佛、四至一切處、五無盡功德藏、六入一切平等善根、七等隨 種智。次名十迴向者,一救護眾生離眾生相、二不壞、三等一切 塵沙惑),亦云性種性,用從空入假觀,見俗諦,開法眼,成道 五無癡亂、六善現、七無著、八難得、九善法、十眞實(斷界外 百由旬。次明十行者,一歡喜、二饒益、三無違逆、四無屈撓、 名習種性,用從假入空觀,見真諦理,開慧眼,成一切智,行三 界思惑盡,得位不退,與藏通二佛齊)、八童眞、九法王子、十 三修行、四生貴、五具足方便、六正心、七不退(以上六住斷三 (斷三界見惑盡,與藏教初果,通教八人見地齊)、二治地

眾,轉無量四諦法輪,卽此佛也。有經論說,七地已前,名有功 藏世界,七寶菩提樹下,大寶華王座,現圓滿報身,為鈍根菩薩 亦名一生補處 遠行地、八不動地、九善慧地、十法雲地(以上九地,地地各斷 所。二離垢地、三發光地、四燄慧地、五難勝地、六現前地、七 乃至等覺,俱名聖種性),此是見道位,又無功用位,百界作佛 次明十地者,一歡喜(從此用中道觀,破一分無明,顯一分三德 八相成道,利益眾生,行五百由旬,初入實報無障閡土,初入寶 一品無明,證一分中道),更斷一品無明入等覺位,亦名金剛心 八地已上名無功用道,妙覺位但破一品無明者,總是約教 ,亦名有上士。更破一品無明,入妙覺位,坐蓮華

道說 淨土,此借別教名,明圓教位也。如此流類甚眾,須細知當教斷 明別教竟。 證之位,至何位斷何惑,證何理, 乃借別教位名,名通教位耳。有云三賢十聖住果報,唯佛一人居 。有處說 , 初地斷見,從二地至六地斷思,與羅漢齊者,此 往判諸教諸位 , 無不通達。略

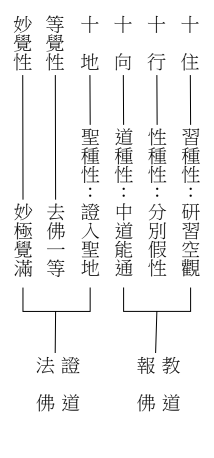
本節文准瓔珞經明凡聖五十二位。

是教道 教權證實,約行、地前為教,登地為證。總之,約所證之法曰證道,約說 凡聖位中有教證二道, 如藏通二教教證俱權 ,圓教教證俱實 , 別教中則

諸波羅密不同 思初伏在凡居 通論齊, 願。集註約楞嚴按圓教釋別教十信名句,特存記,勿拘泥。別十信伏惑與藏 不忘、真精進、精智慧、徧湛寂、定不退、持不失、向佛地、安住戒、隨本 (苦有無量相 十信 偈曰: :聞別教因緣假名,無量四諦佛性之理,隨順不疑,名信 ,道有無量相,恆沙佛法不同。 ) 十信順序內容:信常住、念 十界因果不同,集有無量相 『七賢七位藏初機,通教位中一二齊,別信並圓五品位 ,五住煩惱不同, 滅有無量相

見思,懶於化導為塵沙習 界內塵沙, 内塵沙,不知界外塵沙 內外塵沙分斷伏 念不退。 空寂之見思,入不退位。(八住至十向破塵沙為行不退,初地以上破無明為 空有修正行,生在真如佛家 『十住 )偈曰:『圓別信住二至七,藏通極果皆同級,同除四住證偏眞 伏界外塵沙,不知病不識藥為塵沙惑,亦卽通(界內) :慧住於理。其順序內容:發中道似解,隨空智淨諸行,雙觀 』童眞不生邪倒,當紹佛種 0 ,帶真隨俗習諸善根,成就般若顯正理,斷盡阻 『前二不知名目』 :謂藏通佛但齊七住 ,灌無生法忍之水。前三住斷 別 ,僅知界 ( 界 外

以對別位 瓔珞經明六種 (種子通因果) 性 (因果六位乃性中本具)



從假入空觀』 次第三觀出瓔珞經 ,假是虛妄俗諦 , 空是審實真諦

意謂去俗歸真。

眼如千日,照異體還同 開慧眼』 :天眼通非礙 肉眼礙非通 , 法眼 唯觀俗 , 慧眼了 知空 , 佛

住空 向理 教十住修空觀斷見思 但中似顯。 善觀佛境,二邊無著 觀。其順序內容:初入法空,度生利物,修忍法行,精進直趣,不為物亂 詮名字, 行修假觀破界外塵沙 ,徧觀徧學。『道種智』 回己濟他 成一 無我我所,了法無生,尚不知諸法緣起。 切智』 『性種性』 ,順入法界。 :知内法内名,外法外名, , 成就善根,三軌說法,二諦一如。 初住斷見, :假觀分別十界差別種性。『從空入假觀』 ,十向修中觀伏無明。 :空智僅達諸法無生, 二至七住斷思, 悉能體達, + 回向』:  $\neg$ 八九十住斷界內塵沙 十行』 假觀能知諸法緣起 理內外所詮法相能 此別菩薩十行滿足 回因向果, 進趣從空入假 觀空不 回事 。 別

名念不退 理智一如無能所 -方供佛 十向順序的內容: 含藏大乘功德 一法圓萬法寂。別十向習中觀伏無明證行不退。 以無相心度生, , 中 道善不漏邊 向中道不可壞 , 修中善惡一 , 相 運慈悲度有情 寂照觀同佛境, 初地以去 願 力

名德) 化導 分顯 十地 無明翳乎  $\neg$ 法性 能生、 俱名 聖種性 , 能持 登地無明分破 0 捨凡入聖名歡喜地 :瓔珞經云 , 三德 , 從初地至等覺俱名聖種性。 (法身般若解脫是三, 0 見思阻乎空寂 常樂我淨 塵沙障乎  $\neg$ 

道。 道位 為動所動,念念覺眾,法雲普覆 聖,離邊無相,淨極光通,觀慧發燄,順忍修道,寂境現前,造至上地,不 喻分證寂光。五百由旬為假設行程最終目的。 地見佛性 『實報無障礙土』:行真法感勝報,色心不二,毛剎相容 又無功用 初地發眞中道,名見中道位 ,緣感卽應,瓔珞經云,初地百界,二地千界,乃至萬億等界 』:至初地不加功力任運流入薩婆若海。 ,二至六地名修道位 十地的順序及其內容:捨凡入 『百界作佛 0 ,七地以去名無學 『初入寶所』

『入等覺位』:法雲是種性,等覺是覺性,等覺為當教極因

花藏世界』:華藏世界海,包含十方法界。 猛方便力故,即便覺悟,旣覺悟已所作皆息,菩薩亦爾…… 四諦而修,故果上亦轉無量四諦。 無量四諦法輪』:約教道初地卽可具轉四教法輪,別人迷中重 華臺授法王職名『圓滿報身』 座』:別教佛 此一生卽補妙覺佛果之處。 『譬如有人,夢中見身墮在大河,為欲渡故,發大勇猛,施大方便,以大勇 ,華臺名報佛 :觀智堅利喻金剛 『有上士』:有惑可斷,其上有妙覺極果。 ,華葉名應佛,彼此相關不相卽,座卽寂滅道場 。『鈍根菩薩』:次第修證,對圓名鈍。 『有功用 0 『一生補處』:猶有一品生相無明 『七寶』:表無量 ,無功用』:華嚴八地文云: ,因地依無量 『大寶華王 『蓮

明方得 教居凡聖同居土,通教居方便有餘土,今言圓教三賢,別教十地,居華藏無 障礙果報土, 為但斷十二品稱妙覺。 妙覺位但破 。別教果頭佛齊圓教二行,約教道說於等覺斷十一品無明外更破 妙覺獨居常寂光淨土。 一品無明』:楞嚴三昧經云,楞嚴定轉入佛地但破 『三賢十聖位果報唯佛一人居淨土』 :仁王經語 一品 品品

圓伏 次明圓教者。 大乘經論 、圓信、 ,說佛境界,不共三乘位次,總屬此教也。 圓斷、圓行、圓位,圓自在莊嚴 圓名圓妙、圓滿、圓足、圓頓,故名圓教也。所謂 ,圓建立眾生。諸

天臺四教意顯圓教, 理具事造兩重三千, 同居一念, 俗則百界千如 眞

則全居 , 智似淺深 圓教菩薩以界外滅諦為初門 , 修無作 辺 諦 , 明不思議二諦中 道

之。不共三乘位次者擇異別教。以藏通教無成佛義。 唯有一乘法,無二亦無三。又云,不令有人獨得滅度,皆以如來滅度而滅度 法華云,定慧力莊嚴以此度眾生。『說佛境界,不共三乘位次』:法華云, 圓自在莊嚴』 圓頓 圓妙』: :斷五住。 :體非漸成 :一心三觀為能莊嚴,一心三諦為所莊嚴。 『圓行』:卽邊卽中。 圓融 0 『圓伏』:伏五住 0 7 圓滿 』:三一相卽 0 圓位』 『圓信』 0 『圓足』: :入初住,位位相攝 :信諸法卽空假中 『圓建立眾生』 一念具足

若燒一塵,具足眾氣 娑伽羅龍澍車軸雨,唯大海能受,餘地不堪。又擣萬種香為丸 槃明一心五行。又經云,有人入大海浴,已用一切諸河之水。又 發心時,便成正覺,所有慧身,不由他悟,清淨妙法身,湛然應 法華中開示悟入四字,對圓教住行向地,此四十位,華嚴云 室者,唯聞諸佛功德之香。又云入不二法門,般若明最上乘,湼 一切,此明圓四十二位。維摩經云,蒼蔔林中,不齅餘香,入此 ,如是等類,並屬圓教 , 初

本節文,通列諸經別釋。

者說 樹 功德之香。 旣爾,後四十一位亦然,故結云 人入薝蔔林不齅餘香,如是若入此室但聞諸佛功德之香,不樂聲緣覺辟支佛 一菩薩各說入不二法門,乃以有言言於無言,維摩以無言顯理,文殊以言遣 ,金翅鳥喜棲其上。『不齅餘香』:維摩經觀眾生品,天女呵身子語 地。 般若明最上乘』:四教中圓教為最上乘,金剛經云,如來為發最上乘 官住 『湼槃明一心五行』 『此室』:淨名空室,表常寂光 『 開 『入』娑婆若海 』如來藏 ・ 涅槃經聖行品 0 · 行  $\neg$ 『圓四十二位』。 初發心 Ŀ 顯『示』 』:緣、了 0 , 明一行 『入不二法門』:維摩經三十 眾德 『簷蔔林』: 二切行 · + 、正、三因圓發 向 一心具足空 西域近海岸

へ 梵 嬰兒) 中 (天)

在浴 楞嚴等諸經文。 燒,諸法頓發名具眾氣。『如是等類』 上根性。 『娑伽羅』:翻鹹海。華嚴雨車軸雨等文,喻如來龍王雨圓頓雨,被 如海浴已用諸河之水』:大湼槃經喻,理具諸法如海水,修諸法行如 『擣萬種香為丸』:語出楞嚴經。止觀輔行云,理性如丸,觀行如 :指上所引法華、華嚴、淨名、湼槃

五、十迴向。六、十地。七、等覺(是因位末)。八妙覺 華經)。二、十信位(内凡)。三、十住位(聖初)。 今且依法華瓔珞,略明位次有八,一 、五品弟子位 (外凡 四 (是果

切位,本無位次,今借別位以顯圓教因果也。 法華僅有五品六根位,瓔珞經具明五十二位多用於別教,以圓教一位一

初心知此,慶己慶人,故名隨喜。 意珠,心佛及眾生,是三無差別,此心卽空、卽假、卽中。常境 問:隨喜何法?答:妙法,妙法者,卽是心也,妙心體具 初五品位者,一隨喜品,經云,若聞是經,而不毀訾,起隨喜心 無相,常智無緣,無緣而緣,無非三觀,無相而相,三諦宛然 ), 如如

後十四品明本門,開迹顯本,不誹謗起圓信。 一心約理說,事理一如相信不疑曰『隨喜心』 『若聞是經而不毀訾』:指法華二十八品,前十四品明迹門, 一心具十法界約事說 開權顯實

眾理具而萬事出的靈心。 於哲學與科學講詞中說: 象,此心無方隅,故佛名正徧知,倘未能盡知者,因惑所覆,先總統 (非二元),一切唯心造,善惡迷悟真妄皆係心體之虛妄,而起差別現 妙法者即是心也』:心是物心的統一體,其體是平等的,亦是心物 『心卽天,心卽上帝,天與上帝都在心中, 王陽明說: 非善非惡心之體,有善有惡意之動 心即理

界千如 說 佛性,約法身非善惡說,言性善性惡皆性體上之兩面妄相 諸佛不斷惡。 互具易明,佛界具十法界者 理不盡,不明十界攝事不周,若非十如因果不具,無三世間依正不備。 有貪瞋癡 知善知惡是良知 ,所謂『千江有水千江月』 , 一心具十界,十界互具成百界, 器世界、有情世界、正覺世界各一千謂三千性相 ,心明則生戒定慧 ,為善去惡是格物 0 , ,約素法身說 以覺不生迷,何能具六凡界, 此心法與眾生法佛法是互具互融的 0 每界有其性相體力作等十如是 說明心體是離相的 ,無始覺修德 0 , 物 此可約應身之用 所謂不談三諦顯 人人本具之本覺 故說闡提不斷善 (六塵) 『妙心體 九界 誘則 稱百

<del>云</del> : 境 切種智,照境無間 凡聖不立。智緣境 是本覺,靈源無狀 即破之絕待體 。智境發智 『度己有智慧, 此心卽空卽假卽中』:三諦為天然性德,故云卽,為雙遮雙照, ,則能緣之智宛然,真諦發一切智, 0 『常境無相,常智無緣』:境智雙亡之謂,眞常不生滅之境 0 ,則一切智照眞諦境,道種智照俗諦境, ,卽是實相,無分別智是始覺,靈光獨耀無能所之緣 故曰 度人有慈悲(以慈悲啟佛慧) 『無緣而緣無非三觀, 無相而相三諦宛然 俗諦發道種智, 0 一切種智照中諦 中諦發一 0 集註 卽 則  $\overrightarrow{\mathcal{T}}$ 

### 内以三觀 , 觀三諦境,外以五悔, 勤加精進, 助成理解

正助雙修為結前生後以明五悔助行。

普賢觀經之意, 五悔中理懺為正,事懺為助 故日名別體同 所寄,約性為諦,約修為觀,諦是所顯 不落地上(喻不住假)不在手裏(喻不住中)旣不住三,亦不住一,故曰無 諦觀名別體復同 廻向  $\neg$ 內以三觀觀三諦境』 則滅倒求三界之心 勸請 , 說五種懺悔, 能所不二。諦觀為理解名正,五悔為事行曰助,詳而釋之 ,是故能所二非二。』 則滅波旬請佛入滅之罪。 · 集註云:『三諦三觀三非三,三一 0 『五悔』 。 五 、 晝夜六時修之,名六時五悔 發願 :天臺為修法華三昧, 如玩球人,其球不在空中 ,觀是能顯 ,則滅修行退志之過。 隨喜 ,性修不二,能所一如 則 , 滅妒他修善之愆 依彌勒問經 懺悔 一三無所寄 (喻不住空

言五悔者有二,一 眾罪如霜露,慧日能消除,卽此義也。 理、二事。理懺者,若欲懺悔者, 端坐念實相

相續業。五、約懺愧釋,懺天愧人。 棄往求來釋 不敢為非。二、約黑白取捨釋,懺名白法(企求)悔名黑法(弗作)三、約 也 (不逆) 句懺悔品 集註云: (端坐念實相, 1,謂定心運想,瑞相現起為期。三、無生懺,謂了我心自空, ,正觀無生,事懺取相,作法。梵語懺摩,此云悔過, ,如得罪於王,伏款順從,不敢違逆,行人於三寶前,正順道理 以十番五義釋懺悔 ,懺名修來,悔名改往。四、約露斷釋,懺名披除眾罪,悔名斷 一、作法懺,謂身(禮懺) 如日照霜露。 )三種懺法同時而修。天臺大師於金光明經文 一、約首伏釋,懺者首也(順從),悔者伏 口(披露)所作一切法度。二、取相 

狀。罪從心起,修 『說智(般若)及智處(實相),皆名為般若,皆名為實相。 『端坐』:身儀。『念實相』:以無念之念,念無相之相。仁王云: 罪相無體如霜露,了惑即般若,性惡照明 , 如慧日 智境雙泯之

到於所止。修圓行者,亦復如是,正觀圓理,事行相助,豈不速 如是,則外障漸除,內觀增明。如順流舟,更加艣棹,豈不速疾 如是五逆十惡,及餘一切隨意發露,更不覆藏,畢故不造新。若 出佛身血,邪淫、偷盜、妄語、綺語、兩舌、惡口、貪瞋癡等 來,至於今身,凡所造作,殺父、殺母、殺阿羅漢、破和合僧、 言事懺者,晝夜六時,三業清淨,對於尊像,披陳過罪,無始已 至妙覺彼岸

本節文明事懺五悔中之正釋懺悔,分法、喻、合。

,懺前愆悔後過。 一六時中 更不覆藏』 ` 口、意三業清淨, 『外障漸明,內觀增明』 所謂罪根若露, 眾罪皆滅 於佛像前 :正助兼修,增善獲益。 將無始所造十惡五逆披露 『畢故不造新』

者 順流 妙覺彼岸』: 到於所止』 舉法合譬,如文可知 :約喩顯 ,順流,喻正觀 **媽棹**喻助行 『修圓行

唧鳥空,廣在經論,尋之思之。 關修證也。我等愚輩,纔聞卽空,便廢修行,不知卽之所由, 勒自然釋迦。若纔聞生死卽湼槃,煩惱卽菩提,卽心是佛,不動 莫見此說 無非覺者。今雖然卽佛,此是理卽,亦是素法身,無其莊嚴, 便到,不加修習,便成正覺者,十方世界盡是淨土,觸向對面 ,便謂漸行,謂圓頓無如是行,謬之甚矣!何處天然彌 鼠 何

本節文斥執理廢事之非。

法二空。 喻計理為妙,不知妙之所以。鳥於空中作空空聲,喻雖謂空空,不能濫同我 正報論即 德莊嚴。 雖平等, 空言無行,是自欺也,豈知彌勒釋迦皆是從因尅果,生死湼槃, 執理性無修證 事有迷悟,如云卽佛,是在礦之金,只有性德未加修顯 『十方世界盡是淨土』:約依報論即 所謂三土無非寂光,九界無非佛界。 ,卽心是佛 ,何必劬勞歷劫修行,只是言說 0 『鼠唧鳥空』:鼠唧唧叫 『觸向對面 無非覺者』: ,都無實義 煩惱菩提理 無緣了功

若無發心,萬事不成,故須發心,以導前四。是為五悔。下去諸 位,直至等覺,總用五悔,更不再出,例此可知 稱讚諸善根。四廻向者,所有稱讚善,盡廻向菩提。五發願者, 二勸請者,勸請十方諸如來,留身久住濟含識。三隨喜者,隨喜

剎塵劫,利樂一切諸眾生。又云十方所有世間燈,最初成就菩提者,我今一 '皆勸請。轉於無上妙法輪 勸請』:如懺悔文云:諸佛若欲示湼槃,我悉至誠而勸請 ,惟願久住

隨喜』 有過去下種, 現在成熟,未來解脫三益  $\neg$ 廻向

云, 所謂回事向理,回自向他, 而說佛道無上誓願成。是依無作四諦而起四宏總願。別願如彌陀四十八願等 無苦可捨 。邊邪皆中正,無道可修 隨喜懺悔諸善根 而說眾生無邊誓願度。塵勞本淨, , 回向眾生及佛道,願將以此勝功德, 回因向果。 ,而說法門無量誓願學。生死卽湼槃, 『發願』 無集可除,而說煩惱無盡誓願 : 願有總別 廻向無上真法界 如云陰入皆如 無滅可證

住 隨喜見福等真如, 五悔雖屬事行, 皆與理觀相應,所謂 回向順空有無相,發願達能所平等。 『懺悔了罪性本空, 勸請知法身常

尼 法音方便陀羅尼,以二觀為方便,轉入中道法音,卽圓教十信伏無明位。十 住分證至等覺,雖分破分證,未登極覺,故仍須懺悔 千萬億旋陀羅尼,旋空出假 法華說三陀羅尼 五悔通於因位之極等覺,圓教十信相似卽位雖三智圓修 一、旋陀羅尼,旋假入空即圓教七信斷思位 ,卽圓教八信以上,任運斷界內外塵沙位 , 但為方便陀羅 。 二 、 百

煩惱,外凡位也,與別十信位同。 理具足,觀心無閡 度者,經云,若人讀誦為他人說,復能持戒等,謂自行化他,事 勝,導利前人,化功歸己,心倍勝前。四兼行六度,經云,況復 有人,能持是經,兼行布施等,福德力故,倍增觀心。五正行六 如膏助火。三說法品者,經云,若有受持讀誦為他人說 二讀誦品者,經云,何況讀誦受持之者。謂内以圓觀,更加讀誦 ,轉勝於前,不可比喻。此五品位,圓伏五住 ,內解轉 ,

前前日何况 『經云, 何況讀誦受持之者』:引法華經句 證讀誦品之功德後後勝 於

묘 所謂佛法無人說 讀誦助行 內以圓觀 經云 若有受持讀誦 內外相籍 更加讀誦 ,雖慧莫能了 :前第 使信解明而堅 為他人說』 ,前品讀誦屬自利 . 一 品 當圓教十信位 0  $\neg$ 引法華經句 如膏助火』 今品受持讀誦為他人 ,三智圓 證說法品之功 員

說,屬自利教他。

誓願四安樂行,又正慧離著,轉二乘入佛智,無惱平等,慈悲接引, 外三術(莫受莫著,縮德露疵, 誡弘法者勿踏一盲引眾盲,教以三軌宏經(慈悲室、忍辱衣、法空座) 大師日吾不領眾 、中)對治內障強賊,並以四安樂行(法華經安樂行品所說身、口、意、 ,大師謂為他損己,吾是十信鐵輪位。天臺智顗大師別傳中,述智朗問位 )方堪說法,總之不以名聞利養宏經,應以大悲益物說法 內解轉勝,導利前人 ,外以如法演說,則化功歸己。南嶽慧思大師傳中 ,必淨六根,為他損己,僅止五品。此二大師引己以警眾 化功歸己, 一舉萬里。 心倍勝前 ) 對治外障軟賊, 』:此明勝前所以 ,敘智斷師 以內三術(空 四安樂 内

品為伏無明位 凡方便位, 則身心俱進 法界,布施則三輪體空,持戒則性遮重輕不犯,忍辱則生法無生寂滅,精進 作六度無他,實以三藏事六度為其相,不過圓人達實相無相 福資理,勝前之由。 七位藏初機 依然自行理觀為正,利他事行為傍。 經云,況復有人,能持是經,兼行布施等』:引經證第四品之功德 望前別教十信,通教一二地,藏教七賢,均為伏惑,頌云:七賢 !,禪定則靜散無妨,修慧則二智(權實)通達。圓五品是圓教外 通教位中 『經云,若人讀誦,為他人說,復能持 一二齊,別信幷圓五品位,見思初伏在凡居。 『福德力故,倍增觀心』 戒等』:正行無 ,理事無二無非 :此明事 但圓五

王云: 非本所期 各具十善也。若別十信,卽伏而不斷,故定屬圓信,然圓人本期 斷思惑盡,與藏通二佛,別教七住齊,三界苦集斷盡無餘。故仁 通教八人、見地 次進六根清淨位 不斷見思塵沙,意在入住, 『十善菩薩發大心,長別三界苦輪海 ,意在成器,器未成時, , , 即是十信。 別教初住齊,證位不退也。次從二信至七信 斷無明見佛性。然譬如冶鐵麤垢先去 初信斷見惑,顯眞理與藏教初果 自然先落 0 雖見先去,其人無 ᆫ 解日 ,十善者

十信 明三藏則劣者,無明卽界外障中道之別惑,三藏教止論界內通惑 色界四地各九品思。三無色愛住地,無色界四地各九品思。此之 見一切住地,思惑分三,一欲愛住地,欲界九品思。二色愛住地 三藏則劣,卽此位也。解曰,四住者,只是見思,謂見為一,名 所望,自然先落。永嘉大師云,同除四住,此處為齊,若伏無明 種智,行四百由旬,與別教八、九、十住及行向位齊,行不退也 無明名字,尚不能知,況復伏斷,故言三藏則劣也。次從八信至 四住,三藏佛,與六根清淨人同斷,故言同除四住也。言若伏無 一念欣心,所以者何,未遂所期故。圓教行人亦復如是,雖非本 ,斷界內外塵沙惑盡,假觀現前,見俗諦理,開法眼,成道

名十信,又名十善。 正助入回向心,善修凡聖入護法心,善修不動入戒心,善修無著入願心,是 寂照入進心,善心破法入慧心,善心通塞入定心,善修道品入不退心,善修 本節文明圓教六根清淨,善修平等法界入信心,善修慈愍入念心,善修

十信有百法。別十信係外凡伏惑位,偈云:『長別三界苦輪 信為上品十善,鐵輪王化一四天下。 七信為中品十善粟散王(小王眾多,猶如粟散,領一國一州者。),八九十 **龍光王佛法中為四地菩薩,今現王身說偈,圓初信為下品十善人中王,二至** 教不知塵沙之名,焉能伏斷。此為滿證位不退。『苦集斷盡 藏通極果皆同級,同除四住證偏真,內外塵沙分斷伏。位同行殊,以藏通二 為分證位不退。圓教二信至七信斷證合同前三教位次頌曰: 斷見思,伏無明位 幷連別住圓初信,八十八使正方休。約三不退(位、行 圓初信斷惑證眞會同前三教位次頌曰:果位須陀預聖流 猶如冶鐵 『仁王云,……』:仁王般若經疏說,波斯匿王在過去十千劫, 粗垢先落 0 圓人任運圓修,志在入住破無明顯法身, 無欣心 『十善各具十善』: ,法喻合文可知 信信皆具十法 -』:集因旣謝 、 念 ), ,與通三四地齊 圓別信住二至七 粗垢先斷非其 ,當屬圓十信 ][貝

問於雲居德韶國師,師云乃臺教中語,當問天臺山螺谿義寂法師 引妙玄中位妙中文(法華十妙 三界九地八十一品思惑,為住三界之生因 闡教方盛 以藏教不知塵沙無明之名。唐末吳越錢忠懿王, 沙,位同三藏四果斷見思。八至十信任運斷界內外塵沙伏無明, (法華玄義)錄出四教儀,並終於螺谿。 ,遂求於高麗,由諦觀以天臺教部報聘,並禀學於寂公,探索大本 住 ,圓教初信任運斷見,七信任運斷思 ,此處為齊, 若伏無明,三藏則劣 ,境、智、 『四住』:卽三界八十八使見惑, 行、位、三法、 讀永嘉集同除四 斷界內塵沙 感應、 永嘉玄覺禪師集中 ,師告高麗 神通、 住等句不解 三藏則劣句 伏界外塵 說法

無明』 : 為界外障中道之別惑,三藏僅用空觀但斷界內通惑

用與名斷 塵沙 不知眾生根病與諸佛法藥,名塵沙惑, 編觀編學名伏

當不退菩薩之行 三德,則斷證一致 約理有別,別教離煩惱顯菩提 信中後三位之功行,頌云:八至十信二惑空,假成俗備理方通 ,並連行向位相同。 。圓教八至十 0 信與別教八至十住及十行十向位齊, ,圓教卽生死卽湼槃,至別地圓住破無明顯法 『行不退』 塵沙障乎化導 , 今塵沙旣斷 約位論齊 齊前 別

#### 次入初住,斷一品無明, 一縱不橫 , 如世伊三點,若天主三目。 證一分三德, **調解脫般若法身,此之三**

疏云 點在上不同點水之縱 喻不縱不橫 可動慮分別 一教三德名同證 非縛脫 :此身非色,不可形相見,非無色,不可心想知。 ,不前不後 華嚴經云:初住功德,三世諸佛歎不能盡 ,則無所不知,非不知,不同灰滅 出大經哀歎品 正因理性 異 亦不一時 ,圓人三觀圓修,別人三觀次第,章安借喩況法 ,二點在下不同列火之橫 ,了因慧性 ,為圓教分證佛境界。 0 西方伊字有細畫 ,緣因善性 △為新 ,不同偏空 ,三心圓發, ,若具足說, 伊字三點 『不縱不橫 如走火點水 『般若』:非知,不 0 人聞心狂 三德圓證 『解脫 ,天主三目』 簡別圓別 無細畫 所謂 0 非喧

若修成 面上有三目。 如此方草書下字,二種寫法,舊伊喻昔教三德 新伊 譬今教三德, 法身即照亦即自在 ,所謂法身本有 摩醯首羅天王

若言重說者,佛有煩重之咎。雖有位位各攝諸位之言,又云,發 念不退位 開佛眼,成一切種智,行五百由旬到寶所,初居實報無障閡土, 即緣因性開發,如此三身,發得本有,故言不由他悟。中觀現前 諸聲聞人受當來成佛記莂,皆是此位成佛之相。慧身即般若德 心究竟二不別,須知攝之所由,細識不二之旨。龍女便成正覺 教真因。謂成妙覺謬之甚矣,若如是者,二住已去,諸位徒施。 發心者,初住名也,便成正覺者,成八相佛也,是分證果,卽此 覺,所有慧身不由他悟,清淨妙法身,湛然應一切。』解曰:初 現身百界,八相成道,廣濟羣生。華嚴經云:『初發心時便成正 了因性開發,妙法身卽法身德,正因性開發,應一切卽解脫德

前文釋圓初住的內證,本節文續釋聞初住位的外化,及引經證成

之相,所謂菩薩於母胎中示現初發菩提心,乃至灌頂地等 八相成道』:一一 相中皆有八相,乃圓教初住破無明顯法身成道利生

品說四十二字門相同,因字有語,因語有名 唐不空新譯華嚴入法界品之四十二字觀門,始於阿終於荼,與般若經四念處 佛也,故文云,若如是者二住已去諸位徒施。『若言重說者佛有煩重之咎』 機緣成熟,卽可示現佛身成正覺相,是分證卽的眞因佛,非究竟卽的妙覺果 厅轉計,意謂二住已去所有位次乃佛為鈍根者重說,若如是則佛有繁重之過。 位位各攝諸位』:所攝之由為理具,所謂六而常卽。住行向地等妙四十二 ,天臺配於華嚴般若所說四十二字,為一切字之根本,除之則無他文字, 初發心時便成正覺』:對後心說,為圓教初住,始破無明,卽顯三身 ,因名有義,菩薩聞字乃能了其

之相 其理是一,但初發心較難。龍女成佛,聲聞受記,為圓初住不捨分段卽成佛 具說,發則俱發,所發功德,皆自性本有,非從外來,故曰『不由他悟』 唯在心垢滅,取證如反掌。 ,胎經偈云:『法性如大海,不說有是非,凡夫賢聖人,平等無高下  $\neg$ 發心究竟二無別』:湼槃經語。 『發得本有』:發三因證三德,成三身,就性 發心即初住,究竟即妙覺 ,初心後心

離二死曰位不退,以解脫之行具諸行為行不退,證法身實境為念不退。 種行類,能知能解名一切種智。『念不退』:圓初住已具三德,以般若之慧 故捨本位入佛眼。又云中必雙照三智具足。 中觀雙照開佛眼』 :集註云:肉天二眼有漏因緣,慧法二眼習氣未盡 『一切種智』:觀音玄義云,種

# 次從二住至十住,各斷一品無明,增一分中道,與別教十地齊

圓住平,無明分斷證真因 仁王經云,入理般若名為住。住佛三德秘藏之理。四教頌曰:別地全齊 0

品無明,入等覺位 生不生,名大湼槃。以虚空為座,成清淨法身,居常寂光土,卽 位,永別無明父母 至十地,各斷一品無明,增一分中道,即斷四十品惑也。更破一 位實下。故權教雖稱妙覺,但是實教中第二行也。次從三行已去 彌高,教彌實,位彌下。譬如邊方未靜借職則高,定爵論勳,其 從三行已去,別教之人,尚不知名字,何況伏斷,以別教但破十 次入初行,斷一品無明,與別教等覺齊,次入二行與別教妙覺齊 圓教佛相也 二品無明故。故以我家之真因,為汝家之極果。只緣教彌權, ,究竟登湼槃山頂,諸法不生,般若不生,不 ,此是一生補處。進破一品微細無明,入妙覺

覺同 ,後位與別異,頌曰:等妙二覺初二行 本節文明圓教行向地等妙二覺,因果斷證權實位次,幷述圓二行與別妙 , 進聞三行不知名。及說明圓佛

妙覺僅斷十二品無明(無明分生住異滅四十品 佛相。十住後心,經十審智斷 ),與圓教二行齊 , 任運流入薩婆若海曰行 ,最後生相無明分三品 別教 由法

住平 無功用道 之妙行, 圓教為實,喩顯可知。『三行已去至十地』:二十八位齊明,十向位,所起 我家真因,汝家極果』:我家指圓教,汝家指別教,所謂別地全齊圓 無明分斷證真因。 全法界起,仍回向法界,為願行事理和融之位。十地位,登住卽入 ,心心寂滅,念念增明,猶如大地荷擔法界眾生 『教彌權,位彌高 教彌實,位彌下』 別教為權

母。斷無明與愛二根本名害父母。 則墮無間獄。意以弒斷此父母者,究竟成佛也。楞伽經云:弒無明父斷貪愛 0 『無明父母』:大湼槃經云,若以貪愛母,無明以為父,隨順而重者 『妙覺』:始覺道窮,本覺理極,強名妙覺。斷德究竟曰『大湼 一生補處』:居妙覺邊,邊際智滿,窮無明源底尚有惑斷

光般若)三德秘藏 法身體遍。清淨法身,指性修不二,三身一體。常寂光(常法身、寂解脫、 名大湼槃。 諸法不生』(境) 『虚空為座,成清淨法身,居常寂光土』:依正雙明。虛空,顯 、『般若不生』(智)境智俱泯, 日『不生不生』

信) 然圓教位次,若不以六卽判之,則多濫上聖,故須六卽判位。謂 生自屈,可歸可依,思之擇之。略明圓教位竟。 位位不二,故名為卽。是故深識六字,不生上慢, 卽(妙覺位)。約修行位次,從淺至深,故名為六,約所顯理體 卽,依教修行,為觀行卽(五品位)相似解發,為相似卽(十 道等言,總是理卽。次從善知識,及從經卷,聞見此言,為名字 切眾生皆有佛性,有佛無佛性相常住,又云,一色一香無非中 ,分破分見為分證卽(從初住至等覺),智斷圓滿,為究竟 委明即字,不

本節文釋六卽,籍以判位次。

六卽,名出智者,義蘊佛經,辨位淺深曰六,事理不二曰卽

竟即』 初二,性據內不改,攬性居外,曰相,法華迹門顯世間相常住 行卽』:境觀相契,言行相顧。『相似卽』:本覺寂照, 而修事善事惡,所謂動靜理全是。『名字卽』:修德之始,圓解開發。 曰法性,色香等塵旣是中道,故曰無情有佛性。無情佛性句出金剛錍。溪聲 教化不能增,無佛教化不能損。『一色一香無非中道』:有情曰佛性,無情 實知三界之相,所謂諸法之相,住於眞如法位,則世間相常住,此佛性有佛 山色,鳥語花香無非中道,純屬智慧領域。『理卽』:性具善惡,全體起用 』:前相似伏無明屬緣修,今親證破無明屬真修,起信論名隨分覺。 :智斷圓滿。 佛性』:名出大涅槃經 『是故深識六字』下,為結勸可知 。『有佛無佛性相常住』:性、相舉十如是中 相似而刻 ,本門云如來 分證

若教教各明,其文稍煩,義意雖異,名數不別,故今總明,可以 五蓋,四調五事,五行五法。 意知。言二十五方便者,束為五科,一具五緣,二訶五欲,三棄 然依上四教修行時,各有方便正修,謂二十五方便,十乘觀法,

四教俱通。十乘觀法則獨就圓說。 四教各有正修助行,名同意異,今所列助行開二十五種方便,束為五科

三,一者上根大士深山絕世,菜根草果,隨得資身。二常乞食, 餘長。三者多寒國土,如來亦許三衣之外,畜百一眾具。食亦有 游人間堪忍力成故。二者如迦葉等,集冀掃衣,及但三衣,不畜 及滅苦智慧,是故比丘應持淨戒,有在家、出家,大、小乘不同 初明五緣者,一持戒清淨,如經中說,依因此戒,得生諸禪定 二衣食具足,衣有三,一者如雪山大士隨所得衣,蔽形卽足,不 二檀越送食,僧中淨食。三閑居靜處,不作眾事名閑,無憒鬧處

工巧、技術等 二教授善知識 處有三,例衣食可知。 0 五近善知識有三,一外護善知識。二同行善知識 四息諸緣務,息生活,息人事,息

靜處 本文分釋二十五方便中之初具五緣:() 持戒清淨。() 衣食具足 四息諸緣務。因近善知識。法仗人宏,假緣進道,四緣雖具,開導由 (三) 閑居

禪定,及滅苦智慧,是故比丘當持淨戒,弗令毀缺。』在家戒有五戒(不殺 佛成道未轉法輪,先為提胃長者授五戒,五戒,四性一遮,俱舍云,遮中唯 盜淫妄酒) 大師,若我住世無以異也,乃至云,戒是正順解脫之本,依因此戒,得生諸 於我滅後,應當尊重珍敬波羅提木叉,如暗遇明,如貧得寶,當知此則是汝 、持清淨戒』:戒通大小乘共守,故先明。遺教經云: 、八戒(五戒外更加不坐高廣床,不著華鬘衣,不往觀聽歌舞。 『汝等比丘

並先學大尼戒行,若學中犯者,更與二年羯摩。大乘有十重四十八輕戒 六法練心,頌云:染心相觸,盜四錢,斷畜生命,小妄話,非時食及飲酒。 十九歲,名應法沙彌,二十以上方稱名字沙彌,佛制出家者五夏以前專精戒 尼有十戒(佛勑舍利弗為羅睺羅說)。自七歲至十三歲名驅烏沙彌,十四至 舉過,從受僧戒行摩那,半月僧中求教授,安居近僧請自恣。 女眾出家由佛成道後十四年,許姨母傳八敬法聽出家,頌云:『禮不罵謗不 寸)。出家戒,有比丘二百五十戒,比丘尼戒相有五百條或說三百四十八戒 被佛訶責結戒。若作繩床、木床,據阿含云,『下足長尺六非高,闊四尺非 ,五夏以後方乃聽教參禪,並規定尼眾未受戒前二年練身,可知有胎無胎 長八尺非大,越此大者,名高廣大床,則違佛制矣。 不坐高廣大床,據四分律說,迦留陀夷預知佛來,卽於道中敷高好牀座 。又大乘注重心防, 小乘偏就行為 (此為佛世時尺 』沙彌、沙彌

中居雪山 ` , 唯食諸果不涉人間 衣食具足』:衣遮體,食充饑,雖則小緣 ,所需之衣蔽形卽足。 迦葉苦行十二頭陀, ,借假以修真。釋迦因

鬱多羅僧 九、三長一短名中三品 時用,分三品,九、十一、十三條、二長一短,名下三品 僧中淨食、受一食、 ,院內雜作用。 (蘭若、塚間 (七條衣, 禮懺、誦經、坐禪、赴齋、聽講時用。) 中後不飲漿。 樹下、露地 ,二十一、二十三、二十五條,四長一短名上三品。 、常坐、糞掃衣、但三衣、常乞食、次第乞 )『三衣』:僧伽黎(祖衣,乞食、說法 , 十五、十七、十 、安陀會(五

不惜身命,具如功德。七、離眾鬧語 來。二、無我我所。三、隨喜無障。四、心樂蘭若處。五、少欲少事 師壇(坐具)。『三、閑居靜處』:十住毘婆沙明蘭若有十利,一、自在去 經常用之六物為僧伽黎、鬱多羅、安陀會、濾水囊 一心。十、易生無障礙想 一眾具』:百一之物各得畜一,百一之外皆是長物 。八、雖行功德,不求恩報 ,鉢多羅(應量器 ,為寒土所開 九 、尼

人事(慶弔俯仰)。曰技能(醫方卜筮) 四、息諸緣務』:緣務妨禪故應息,緣務有四:臼生活(經紀生方) 。四學問(讀誦妨靜)

『聞名為知,見形為識,是人益我菩提之道名善知識。 『五、近善知識』:分外護、同行、教授三種善知識。集註引法華疏云:

第二訶五欲 寒時體溫,熱時體涼,及諸好觸等。 味,謂種種飲食,肴饍美味等。五訶觸,謂男女身分,柔軟細滑 及男女歌詠聲等。三訶香,謂男女身香,及世間飲食香等。四訶 及世間寶物,玄黃朱紫,種種妙色等。二訶聲,謂絲竹環珮之聲 ,一訶色,謂男女形貌端嚴,修目高眉,丹唇皓齒

唇皓齒 能返源 易為士,近之難為情,香味頹高志,聲色喪驅齡。五塵非欲 熱金丸,聲如塗毒皷 本節文為二十五方便中之第二訶五欲。 ,為有情正報 乃喪身之所,故須訶。『一訶色』 ,香如憋龍氣,味如沸蜜湯 ,世間寶物,玄黃朱紫 :男女形貌端嚴 即訶色聲香味觸五塵 ,為器界依報。色不迷人,人自 ,觸如臥師子。詩云 ,修目高眉,丹 ,為根所游 ,所謂色如 ;遠之

迷,首要知其為害,加以訶斥,色欲卽息。

<del>云</del> : 欲報感寒熱二獄之報。 心,我憐汝色,以是因緣,經百千劫,常在纏縛。觸為生死之本, 貪欲門, 失禪。)『三訶香』 舍脂以軟聲謝帝釋 聲(佛未出時,帝釋去波提仙人處聽法,責舍脂夫人隱形隨去以荷莖打之, 『若諸世界,一切種性,卵生、胎生、濕生、化生皆因淫欲而正性命。 (弦)、竹(管)、環(指環)、珮 『欲因愛生,命因欲有,眾生愛命,還依欲本,愛欲為因,愛命為果。 一訶聲 阻修行路。 』:情與非情俱有聲音,令人起欲,不知聲是無常暫聞卽 , : 男女身香及世間飲食等香,為誘使身心之大患,能開 仙人聞聲起欲失通。又五百仙人在雪山住,聞女浴而歌 『四訶味』:著味易墮。 (珮帶)皆無情之聲,歌詠乃有情之 『五訶觸』:楞嚴云,汝愛我 圓覺經云: 滅

### 第三棄五蓋,謂貪欲、瞋恚、睡眠、掉悔 • 疑

以俱能蓋覆眞性故 本文為二十五方便中之第三棄五蓋, 貪、瞋 ` 睡、 掉 • 疑五法通稱蓋者

之。 當念慈心治之。『三棄眠』:若睡蓋多者,當勤精進治之。『四棄悔』:掉 懷,當以信法治之。 動也,邪心動念曰掉,掉後生悔,退思憂悴曰悔,若掉散多者,應用數息治 『五棄疑』:疑自,非法器。疑師,恐誤我,疑法,是否法。若三疑在 棄貪』 ·若貪欲蓋重,當用不淨觀棄之。『二棄瞋』:若瞋恚心重

## 第四調五事,謂調心,不沈不浮。調身,不緩不急。調息, 不滑。調眠 ,不節不恣。調食,不饑不飽

本文為二十五方便中之第四,調五事,五事和適 則禪定易生

右 :先開 若全跏, 守息則定 『調身』 口吐胸中氣,次閉口以鼻納氣 :不低昂,令鼻對臍,寬衣帶,正頭直項,若半跏,以左腿壓 更以右腿壓左,手以左壓右,置右腳上,無寬急之過。 0  $\neg$ 調心』 調伏亂念, 不令越逸,當令沉浮寬急得所 舌抵上齶, 斷外光,簡風  $\neg$ 調 眠

『食』二事,就定外調之可知。

得,豈況出世妙理乎,然前明教旣漸頓不同,方便亦異,依何教 籌量世間樂,禪定智慧樂,得失輕重等。五一心,念慧分明,明 第五行五法,一欲 修行,臨時審量耳。 為四教前方便,故應須具足,若無此方便者,世間禪定,尚不可 見世間可患可惡,善識禪定智慧功德,可尊可貴。此二十五法, 三念,念世間欺誑,可輕可賤,禪定智慧,可重可貴。四巧慧, 慧門故。二精進,堅持禁戒,棄於五蓋,初中後夜,勤行精進故 ,欲離世間一切妄想顛倒,欲得一切諸禪定智

下,為結意,四教正修各有前方便,今圓教用此二十五法,為未見理前,定 巧慧』:明是非,辨邪正。『五一心』:一心專志不涉餘緣。 本節文為二十五方便中第五,行五法。『一欲』:欲離昏散之倒,欲得 『二精進』:身心苦策,戒定熏修。『三念』:厭下欣上。 『此二十五法』

### 次明十乘觀法 , 亦四教名同義異,今且明圓教,餘教例此

別教觀但中境等。名同義異,今就圓教觀不思議境釋之。 正修之十乘觀法,亦被四教根機,如藏教觀正因緣境,通教觀如幻境

法華經云,其車高廣(上根正觀此境) 卽此之境,卽空卽假卽中,更不前後,廣大圓滿,橫豎自在,故 觀不思議境,謂觀一念心,具足無減,三千性相,百界千

生,而有三界因果,擴而充之,則有十法界,悉從緣生,緣起卽空,為二乘 去色受想行四陰,就識陰觀之,又置心所取心王,先觀思議境,所謂心生法 即假 ,為菩薩觀境,卽中道,為佛境界,仍屬權教所觀 ,且唯證方知,眾生法廣,不易取境,陰界入三科簡境取五陰 0

方具十法 中。『其車高廣』:喩如來智慧深遠。『上根』:一境,中根二或七,下根 則成橫,卽心是法,卽法是心,故非縱非橫,稱不思議境,此境為觀卽空假 歷有情世間 善惡差別相 分四聖六凡, 一心造,此心與法生起無先後。若心生法生,則成縱,若心一時含一切法, ,不被羣像增減, 心如工畫師,造種種五陰 、器世間、正覺世間、各具一千,則為三千性相,百界千如 ,王陽明說非善非惡心之體,如鏡能照,不留影像,虛空容攝羣 皆是性中本具,倘性不具,隨緣亦不起,雖然性具善惡,但無 十界互具成百界, , 一切世間 .中,莫不從心造。 每界均有其性相等十如是,則為千如

# 卜化,故經云,又於其上張設幰蓋 二真正發菩提心,謂依妙境,發無作四弘誓願, 憫已憫他

慈悲喜捨四無量心,能覆護一切 佛道無上誓願成,為無作任運上求下化之緣理益他大願 性,大小偏圓不同。眾生無邊誓願度,煩惱無盡誓願斷 Ī. 前自行觀境不契,故繼之發心,捨教道依證道名 ,初起大志名『發』,所期之正覺果名『菩提』 ,此發心亦通四教根 0 , 法門無量誓願學, 『張設幰蓋』: 依三諦理名

# 慧,故經云,安置丹枕(車内枕) 三善巧安心止觀,謂體前妙理,常恆寂然名為定,寂而常照名為

可休息身心 無方所,故能普照為觀。 法界俱寂為止。 佛心内之眾生,佛是眾生心中之佛,心佛及眾生是三無差別, (妙理,則動靜二相了然不生,法性隨染淨緣,舉體成凡成聖,故云眾生是 法體妙境為所安,生死湼槃,煩惱菩提, 喻寂照同時之一行三昧 本性如空為能安,簡言之一切唯心造,此心盡虛空遍法界, 『安置丹枕』 : 丹 , 赤色, 如冰水變,其體是一名寂 喻無分別智。車內枕 停止一 切流轉

疾如風 四破法徧 謂以三觀破三惑,三觀一心,無惑不破,故經云 , 其

不破。 有三惑,見思阻空寂,塵沙障化導, 法性清淨不生不滅,言語道斷,心行處滅,非破不破,但體上之虛妄而 『其疾如風』:合八正道中行直到薩婆若海。 無明翳法性,故修一心空假中三觀無惑

塞,能破如所破,節節檢校,名識通塞,經云,安置丹枕(車外 滅因緣智,六度,一心三觀為通,若通須護,有塞須破,於通起 五識通塞,謂苦集、十二因緣、六蔽、塵沙、無明、為塞。道滅

法性 存,若賊為將此將豈破,隨時檢校,破塞存通,名識通塞。 以動靜義為通塞 車外枕,可支柱車體平衡,車行枕閒 破』:如愛著觀空智慧,能破之通,起所破之塞,集註說,如將為賊此賊豈 三觀一心破三惑,均為通。 苦集相牽感生死,十二緣生如重城,六蔽蔽心性,塵沙障道眼,無明翳 ,均為塞。修道證滅 , 逆順觀察滅因緣智, 『於通起塞』:於道滅中生執著。 ,如卽動而靜。車息枕用,如卽靜而動 則能明心見性,六度到彼岸 『安置丹枕』: 『能破如所

### 牛等(已上五中根) <u>六道品調適,調無作道品</u> , 調停,隨宜而入,經云,有大白

應用 ,安隱中行 七科三十七道品通大小乘 ,任運而修為圓教無作道品 , 定慧調停

處慧,破八倒之黑,為白。)充潔(四正勤中善滿曰充,惡盡曰潔。) 體姝好(四如意足定心曰形好),有大筋力(筋譬五根五力) 七覺支定慧調停,八正道之道離偏邪) 大白牛』:實相之車以道品為前導,喻白牛,經文中云 ,行步平正 ,膚色 四念 , 形

### 及六度等,經云,又多僕從(此下為下根) 七對治助開 ,謂若正道多障,圓理不開,須修事助 , 謂五停心

提不斷善,諸佛不斷惡,有惡可斷等於夭斷法身慧命。云對治法門者 施度慳貪等六度,名對治助開。 惡修善說,但事惡不去,理善不顯,如以不淨等觀,停多貪等五停心 湼槃云,眾生煩惱非一種,佛說無量對治門。性具善惡為 『多僕從』:正道為主, 體 , 故云闡

# 八知位次,謂修行之人,免增上慢故。

非唯失位,卻墮惡鼻 不二法門,若未證謂證,未得謂得,以四禪為四果,非但增上慢且大妄語成 應運用明鑒,約性一法不立,約修一善不捨,真實二諦必須互攝互容,方為 聞卽心是佛,易增上慢而廢修,行者對性修,事理大小、偏圓

### 九能安忍 ,謂於逆順, 安然不動,策進五品 ,而入六根

位,任運斷除障化導之界內外塵沙惑。 讀誦、說法、兼行六度、正行六度等五品,伏無明,晉入六根清淨十信相似 安,應觀逆順等於虛空,不值得動心。策勵精勤,隨喜(內三觀外五悔 (莫受莫著,縮德露疵,一舉萬里。)治之,逆境辱罵易忍,順境恭維難 逆境為煩惱,應以內三術(空、假、中)治之,順境為名利,應以外三

# 是寶乘,游於四方(游四十位)直至道場(妙覺位) 十無法愛,謂莫著十信相似之道,須入初住眞實之理,經云 , 乘

頂墮,若離十信相似法愛,則入圓初住,知一切法眞實之性,具足慧身不由 他悟,清淨妙法身,湛然應一切,分身百界 位、行、不退,且六根解源可以互用,易生法愛,住頂不進不退,名為 六根清淨十信相似位,見思塵沙兩惑粗垢任運先落,與別教三賢位齊, 指圓教住行向地四十位 、向、地、等覺,均為分證卽位 一位一切位 , , 唯妙覺為究竟佛位。 一多相印,用中觀分破分顯, 『直至道場』 指妙覺極果 『游於四

因賅果, 果徽因,其因與果覺二無別, 日 『直至道場』

謹按臺教廣本 名玄義中四卷 法華玄義十卷 , , 委判十方三世諸佛,說法儀式,猶如明鏡,及淨 抄錄五時八教,略知如此。若要委明之者,請看 全判教相。自從此下 ,略明諸家判教儀式耳

本節文為結抄略,指廣、示異。

漫從緩,故但行上本。 神宗乾興元年寂,壽四十七歲。)校勘刊版 北諸師宗途異計 四),四悉二卷,三觀二卷。四教儀共二卷, 義有十卷,隋煬帝為晉王時,將十卷分為三部,謂四教六卷(後人合六為 部之一(法華文句、法華玄義、摩訶止觀)。 之相生順序, 『廣本』:指一宗教部。 頓漸化儀,權實化法。 ,後至孤山智圓法師(從奉先源清學天臺, 『五時八教』 『法華玄義』:天臺稱為大本,為三大 · 為天臺智者大師判釋一代時教 ,認下卷破斥南北諸師,文義浩 『自從此下』 『淨名玄義中四卷』:淨名玄 居西湖孤山 ,指下卷,明南

#### 附四教頌:

七賢七位藏初機,通教位中一二齊,

別信幷圓五品位,見思初伏在凡居。

果位須陀預聖流,與通三四地齊儔,

幷連別住圓初信,八十八使正方休。

圓別信住二至七,藏通極果皆同級,

同除四住證偏眞,內外塵沙分斷伏。

八至十信二惑空,假成俗備理方通,

齊前別住後三位,幷連行向位相同。

別地全齊圓住平,無明分斷證眞因:

等妙二覺初二行,進聞三行不知名。



網址:http://www.forlong.us 版本:2021.08.26

